






VICEMINISTERIO DE CULTURA

UNION LATINA

UNESCO





ORGANIZACIÓN

VICEMINISTERIO DE CULTURA
UNION LATINA

UNESCO
ARCHIVO Y BIBLIOTECA NACIONALES DE BOLIVIA

COMITÉ DE HONOR

Xavier Nogales
Ministro de Desarrollo Económico

María Isabel Alvarez Plata
Viceministra de Cultura

Koïchiro Matsuura
Director General de la UNESCO

Yves de la Gouvlaye de Ménorval
Representante de UNESCO en Bolivia

Bernardino Osio
Secretario General de la Unión Latina

François Zumbiehl
Director de Cultura de la Unión Latina

Alberto Bailey
Secretario Ejecutivo Fundación Cultural BCB

Marcela Inch
Directora del Archivo y Biblioteca Nacionales

de Bolivia





ORGANIZACIÓN Y EDICIÓN

Norma Campos Vera
Coordinadora General

II Encuentro Internacional sobre Barroco
Representante Unión Latina - Bolivia

APOYO

María Angela Abela, Wendy Alcázar, Joaquín Loayza
Rafael Ramírez, Antonio Valda, Candice León
Hernán Mendoza, Wilber Rivera, Jhonny Ruiz

AGRADECIMIENTOS

Victor Fagilde, Embajada de España
Héctor Villaseñor, Embajada de México



Fotografía de cubierta: Angel Dominio, Maestro de Calamarca,
siglo XVII, iglesia de Calamarca, La Paz, Bolivia

Retira de cubierta: Anónimo Cuzqueño, Museo Nacional de Arte

Libro publicado por:
Viceministerio de Cultura, Unión Latina y Unesco

Producción general: Norma Campos Vera
Diseño gráfico: Fátima Gutiérrez
Impresión: Artes Gráficas Sagitario

Depósito legal: 4 - 1 - 75 - 04 P. O.
Copyright © Viceministerio de Cultura de Bolivia - Unión Latina

Todos los derechos reservados

La Paz - Bolivia, 2004



PREFACIO

PRESENTACIÓN

PONENCIAS

REFLEXIONES EN TORNO AL “BARROCO” Y SUS ORÍGENES
Margarita Vila da Vila / España

EL CIELO Y EL INFIERNO EN EL MUNDO VIRREINAL
DEL SUR ANDINO
Teresa Gisbert / Bolivia

Formas de construir la Nación:
EL BARROCO QUITEÑO REVISITADO POR LOS ARTISTAS
DECIMONÓNICOS
Alexandra Kennedy Troya / Ecuador

EL ESCULTOR LUIS DE ESPÍNDOLA Y SU TRAYECTORIA
ENTRE BOLIVIA Y PERÚ
Rafael Ramos Sosa / España

LA SOCIEDAD VIRREINAL BAJO LA PROTECCIÓN DIVINA
Marcela Corvera Poiré / México

EL MAL Y LA DIVERSIDAD CULTURAL.
BREVE ESTUDIO ICONOGRÁFICO
Mireya Muñoz Vargas / Bolivia

APELES Y TLACUILOS:
MARCOS GRIEGO Y LA PINTURA CRISTIANO INDÍGENA
DEL SIGLO XVI EN LA NUEVA ESPAÑA
Pedro Ángeles Jiménez / México

Imágenes de Civilización y Barbarie en el Sur de Chile:
RAPTO DE MUJERES BLANCAS POR CACIQUES INDÍGENAS
DESDE ERCILLA A RUGENDAS
Isabel Cruz de Amenabar / Chile

BERMELLONES Y AZURITAS EN EL TALLER COLONIAL ANDINO
PRÁCTICAS Y REPRESENTACIONES
Gabriela Siracusano / Argentina





ARTES UTILITARIAS Y BARROCO
NOTAS SOBRE LA CERÁMICA VIDRIADA EN EL SURANDINO
Elizabeth Kuon Arce / Perú

EL�BARROCO EN LA PINTURA MURAL ANDINA PERUANA
Mariano Felipe Paz Soldán / Perú

BARROCO Y NACIONALISMO INCA
Fernando Cajías de la Vega / Bolivia

BARROCO Y ANTIBARROCO
CONCEPCIONES DEL MAL Y DIVERSIDAD CULTURAL
Miguel Arteaga Aranibar / Bolivia

VIVIR EL MUNDO INTENSAMENTE.
EL PADRE JOSÉ DE ARCE, FUNDADOR DE LAS MISIONES
DE CHIQUITOS
Alcides Parejas Moreno / Bolivia

EL CONCEPTO DE BARROCO
EN CONCIERTO BARROCO DE ALEJO CARPENTIER
Milena Cáceres / Perú - Francia

LAS IGLESIAS DE APURIMAC Y CHUMBIVILCAS
EN EL SUR PERUANO:
UNA NUEVA PERSPECTIVA DEL BARROCO ANDINO
Roberto Samanez Argumedo / Perú

EL BARROCO MOXEÑO Y SU APORTE ORIGINAL
Victor Hugo Limpias Ortiz / Bolivia

EL BARROCO MESTIZO EN LA COSTA DEL PERÚ:
LA IGLESIA DE SANTIAGO DE HUAMÁN EN TRUJILLO
José de Mesa - Bolivia / José Correa Orbegoso - Perú

LA COLECCIÓN MUSICAL PLATENSE:
ENTRE LOS CANCIONEROS MUSICALES Y LA LITERATURA
DE CORDEL
Andrés Eichmann Oehrli / Bolivia

LA VIDA LITÚRGICO - MUSICAL
EN EL COLEGIO JESUÍTICO EN CUZCO (SIGLOS XVI a XVIII)
Piotr Nawrot, svd / Polonia





15

sta segunda versión del Encuentro Internacional sobre el Barroco,
que se llevó a cabo en la ciudad de Sucre, entre el 29 de octubre al
1º de noviembre de 2003, bajo la organización del Viceministerio
de Cultura, la Unión Latina, la UNESCO y el Archivo y Biblioteca

Nacionales de Bolivia, nos ha permitido reunir en diálogos y reflexiones acerca del
barroco y las fuentes de la diversidad cultural, a destacadas personalidades del
ámbito de la historia, arquitectura, arte, música y literatura de diferentes países.

La diversidad cultural es una demostración de la ilimitada capacidad creativa
del hombre, con diferencias y procesos suscitados en diferentes periodos y ambientes,
alcanzando respuestas también diversas.

Precisamente, en los S. XVII y XVIII, periodo de desarrollo y esplendor del
Barroco, se han dado cambios en la manera de crear, en los procesos culturales
enfocados en una diversidad cultural, logrando grandes obras maestras con
características particulares y que actualmente son valiosos ejemplos que perduran
y enriquecen el acervo cultural de nuestros países.

Estas obras del periodo barroco junto a otras fuentes del conocimiento histórico
constituyen un valioso documento y un testimonio esencial y extraordinario para
el conocimiento del devenir de las sociedades, por ello, es importante el estudio
de su contexto socio-cultural, logrando el análisis de los diferentes factores y
circunstancias implicadas en el proceso de creación de la obra cultural.

Sabemos que la asimilación, combinación y síntesis de diferentes aportes
constituyen el barroco mestizo, producto de la simbiosis cultural producida por los
distintos elementos hispánicos indígenas, dando lugar a una identidad y cultura
propia, que hoy en día es la herencia común que valoramos y protegemos.     

Tanto el aspecto académico como el de integración entre disertantes y asistentes,
han dado lugar para que esta actividad cobre importancia y pueda seguir con una
siguiente versión. Esperemos que esta Memoria conteniendo las disertaciones
expuestas sea un aporte más en la historia del arte, especialmente de los países
americanos.

Agradecimiento especial a cada uno de los conferencistas que coadyuvaron al
desarrollo del Encuentro y a la edición de esta publicación.









omo historiadora del arte siempre me he
sentido atraída por la génesis de los estilos
artísticos, aun siendo consciente de lo arbi-
trarios que resultan muchos de los nombres

que les damos. Así, por ejemplo, el término clásico surgió
en el siglo I d.C., durante el Imperio Romano, con el
retórico Quintiliano, quien, en De institutione oratoria, al
sistematizar las reglas de la oratoria y la elocuencia, designó
como classici a los escritores de lenguaje pulido, limpio y
refinado, es decir, “de primera clase”, estableciendo así una
obvia analogía entre la elegancia de la lengua y la aristocracia
romana. Hubo que esperar al siglo XVII para que, hacia
1630, la lengua castellana hispanizara el concepto y lo
aplicara a las formas artísticas de ascendencia grecolatina
que hoy asimilamos como clásicas, es decir, normativas,
permanentes y resultantes de esa sutil mezcla que Winckel-
mann definió como “noble simplicidad y serena grandeza”.1

A su vez, el término románico con el que en la actualidad
designamos al arte desarrollado en la Europa occidental
durante los siglos XI y XII, sólo apareció a fines del siglo
XIX en la lengua castellana, tomado del latín romanicus (de
tipo romano), “con trasfusión de los sentidos arquitectónicos
y filológicos que había tomado el francés roman durante
esa misma centuria.2

  Igualmente posterior a la vigencia de su desarrollo
fue la invención del término gótico, aplicado en conjunto
por la crítica renacentista a todo el periodo medieval,
desvalorizado como una época de decadencia artística por
la desidia de los godos bárbaros respecto a la buena arqui-
tectura romana. Vasari, el autor de las Vidas de artistas del
renacimiento italiano, es uno de los que cargó al vocablo

con connotaciones de monstruosidad y de barbarie, ha-
biendo que esperar hasta mediados del siglo XVIII para
que una valoración más positiva se le otorgara a la arqui-
tectura gótica en Inglaterra. No está de más recordar que,
en realidad, cuando este tipo de arquitectura comenzó a
surgir a mediados del siglo XII en la Isla de Francia fue
entusiastamente saludado como Opus modernum por los
franceses y como Opus francigenum por los foráneos.3

Un similar carácter despectivo, sin relación alguna
con los epítetos utilizados para designar al estilo durante
el periodo de su desarrollo tuvo el término Barroco. En su
Diccionario etimológico J. Corominas nos informa que se
empezó a usar en el siglo XIX en castellano tomado del
francés baroque, que desde fines del siglo XVII quería decir
“extravagante”. A su vez, el término barroco, aplicado al
estilo arquitectónico del siglo XVII, solo surge a mediados
del siglo XVIII. Según los especialistas, el vocablo resultó
“de la fusión de Barocco, nombre de una figura de silogismo
de los escolásticos, y tomado por los renacentistas como
prototipo del raciocinio formalista y absurdo, con baroque”,
adjetivo aplicado por los franceses a la perla irregular desde
1531. A su vez, este último vocablo se tomó del portugués
barroco, que significa “barrueco o perla irregular”, del mismo
origen que el castellano berrueco, que es un peñasco. Hay
también que recordar que, aunque el estilo arquitectónico
conocido como “barroco” se creó en Italia a comienzos del
siglo XVII, “su nombre no se documenta allí hasta fines
del siguiente, y debió –piensa Corominas– de bautizarse
en Francia, pues en italiano no existe la acepción
“extravagante”. Y todavía en las últimas ediciones del
Diccionario de la lengua española se aplica el término a “un

19



estilo de ornamentación caracterizado por la profusión de
volutas, roleos y otros adornos en que predomina la línea
curva” y se usa como adjetivo para lo “excesivamente
recargado de adornos”.4

El término del que se ocupó G. Briganti en el artículo
“Barocco: strana parola”, aparece con claras connotaciones
estéticas a mediados del siglo XVIII –señala Checa Crema-
des–, “cuando Diderot y Jean Jacques Rousseau lo aplican
a la arquitectura y a la música, respectivamente, como
sinónimo de estrambótico y confuso, dentro de una línea
de pensamiento, que, arrancando de la crítica neoclásica,
descalifica el arte y la literatura” del llamado periodo
Barroco. Así, en la Enciclopedia de Diderot se afirma:
“Barroco, adjetivo de la arquitectura, es un grado de lo
estrambótico” y también se dice que “La idea del Barroco
lleva consigo un alto grado de risibilidad”. Por su parte
Rousseau, en el Diccionario de Música que publicó en 1768
llama al “Barroco: música con armonías confusas, recargada
de modulaciones y disonancias, con un canto duro y menos
natural, con una entonación difícil y tiempos afectados”.
También el neoclasicista Milicia, en su Dizionario delle Belle
arti del disegno, publicado en 1797, llega a decir que “El
barroco es la forma máxima de lo estrambótico”, afirmando
que “Borromini en la arquitectura, Bernini en la escultura,
Piero da Cortona en la pintura y Marino en la poesía, son
como la peste del gusto”. Por su parte, el arquitecto español
Llaguno calificó de “fatuos delirantes” a Churriguera, a
Ribera y a Tomé, y el académico A. Ponz  tildó de
“arquitectura desatinada y bárbara”, “máquina enorme de
mármoles” y “borrón verdadero” al transparente diseñado
y ejecutado por Narciso Tomé en 1732 para la catedral de
Toledo, añadiendo que éste, pese a su presunto “mérito”,
“hizo manifiesta su miserable habilidad en la quimérica
arquitectura con que armó el transparente”.5  De hecho,
el desprecio por el arte de este periodo se mantenía en
1929, al afirmar Benedetto Croce que “el historiador no
puede valorar el barroco como un elemento positivo sino
sólo negativo: como negación de todo arte y de toda poesía”.6

Si hacemos un breve resumen de la historiografía
artística de este término, debemos recordar con Checa
Cremades que fue Jacob Burckhardt en 1855 el primero
en revisar los epítetos negativos aplicados al Barroco,
acabando por considerar a este periodo como una especie
de “renacimiento exagerado”. Setenta años después, en
una obra divulgadora como es la Enciclopedia Universal
ESPASA, se hacía un balance entre el desprecio académico
y el gusto moderno señalando que “la acción del tiempo
en las ideas estéticas va reuniendo un numeroso contingente
de admiradores del arte barroco, que aparece a nuestros

ojos desprovisto del sectarismo artístico de la época ya
lejana que lo produjo; perdónanse muchas de sus faltas en
gracia al poderoso aliento que las inspiró, y el estudio de
las costumbres de todas las artes coetáneas y de las que le
precedieron explica, excusándolas hasta cierto punto, las
redundantes demasías de una decoración sin tregua para
el reposo de la vista”.7

Fue el discípulo de Burckhardt, H. Wölfflin, quien
en dos obras de gran trascendencia, Renacimiento y Barroco,
y Conceptos fundamentales para la historia del arte, publicadas
por primera vez en 1888 y 1915 respectivamente, otorga
un espacio claramente definido al Barroco dentro de la
historia de los estilos. Tendría éste, según Wölfflin, un
lenguaje específico y muy diferente del renacentista. Así,
asimila lo barroco a lo pictórico y profundo, dotado de
forma abierta, claridad relativa y unidad con subordinación
de las partes, en contraposición al arte del renacimiento,
al que considera más lineal, plano y plural en la coordinada
composición de sus partes, con una forma cerrada y bus-
cando una claridad absoluta.8 Tales contraposiciones em-
palman, según Checa Cremades, con las categorías de lo
apolíneo y de lo dionisíaco expresadas por Nietzsche, ya
que Wölfflin identifica al Barroco con un arte del “parecer”,
frente al Renacimiento que asimila con un arte del “ser”.

A partir del pensamiento de Wölfflin, algunos histo-
riadores y filósofos, apoyados en el formalismo del primero,
han convertido a lo barroco en una categoría universal,
llegando a identificar el español Eugenio D’Ors, más de
veinte momentos a lo largo de la historia del arte con algún
componente “barroco”. Así, por ejemplo, el autor de la voz
“Barroco” en la Enciclopedia Universal ESPASA tilda a la
“profusa decoración gótica del duomo de Milán” de
“verdadero barroquismo, como lo fueron –afirma– en
remotas edades los minuciosos detalles  de los relieves
asirios y babilónicos, y ciertas exageraciones del arte bizantino
(que en algunas críticas ha dado lugar al empleo del vocablo
bizantinismo, refiriéndose a cosas sobrado complicadas y en
las que los detalles ahogan la idea del conjunto)”. Añade
dicho autor que “el enlace del barroco con el gótico florido
del siglo XV resulta evidente si se atiende a la idea estética
que ha producido muchos de los monumentos de ambos
estilos”, ya que mientras el gótico recubre sus arcos “con
ornamentos desmenuzados del propio estilo, en detrimento
de la grandiosidad, el barroco pretende enriquecer las
producciones hijas de las ideas del Renacimiento, del cual
es para muchos una degeneración, dando la supremacía a
las curvas sobre las rectas y abusando de la decoración”.
En este sentido, y para dicho autor, “en España el plateresco
fue un verdadero precursor del barroco (y acaso el verdadero

20



barroco español), aplicando a la arquitectura lo que grandes
artífices joyeros habían producido”.9

Con todo, parece que a ninguna época histórica anterior
al siglo XVII el término cuadra mejor que a la Helenística
desarrollada entre los años 323 y 31 antes de Cristo, tras
la muerte de Alejandro Magno. Especialistas en el arte del
periodo como J. J. Pollit llegan a dedicar todo un capítulo
al “Barroco helenístico”, advirtiendo, eso sí, que, aplicado
a ese periodo el término “realmente tiene sentido sólo
cuando se usa en relación con la escultura”, ya que son
menos conspicuos los elementos “barrocos” en la pintura
y en la arquitectura de esta época. “Las propiedades estilísticas
de la escultura helenística que han llevado a compararla
con, por ejemplo, la escultura italiana del tiempo de Bernini
son –dice Pollit–, en primer lugar, una manera teatral de
representación que enfatiza la intensidad emocional... y,

en segundo lugar, los recursos formales por los que se logra
esa excitación teatral: inestables y ondulantes superficies,
expresiones faciales agónicas, extremos contrastes de textura
creados por el profundo excavado de la superficie escultórica
con áreas resultantes de luces e intensas sombras, y el uso
de formas ‘abiertas’ que niegan los límites y el equilibrio
tectónico”, como puede observarse en la composición del
friso de la Gigantomaquia del Gran Altar de Zeus en Pérgamo,
levantado hacia el 180 a.C. por el rey Eumenes II y descu-
bierto hacia 1880 por una expedición arqueológica alemana
que trasladó los relieves encontrados al Pergameum Museum
de Berlin (Fig.1). Pero también enfatiza Pollit que el calificar
como “barroca” a cierta escultura helenística no implica
que “toda ella manifieste todos los rasgos estilísticos que
han sido adscritos a la escultura europea del siglo XVII”,
señalando este autor que la recesión espacial de la que

21



habla Wölfflin “parece haber jugado solo un pequeño
papel en la escultura helenística”, como se comprueba
examinando el célebre grupo del Laocoonte, producto, al
parecer, del revival del estilo helenístico que tuvo lugar a
comienzos del imperio romano, en el siglo I d.C., ya que
la pieza –que fue descubierta en 1506 en las ruinas del
palacio del emperador Tito, en el mismo lugar en que la
contempló el naturalista Plinio el Viejo, quien se refiere a
ella como “preferible a todas las otras obras de arte, tanto
en escultura como en pintura”– guarda profundas simili-

tudes estilísticas con el grupo de Ulises y el cíclope, descubierto
en 1957 en la “gruta del emperador Tiberio” en Sperlonga.10

En un sentido similar, también a la arquitectura romana
imperial, desarrollada en las provincias del Asia Menor
(Turquía) durante el siglo II, como es el caso del templo
de Termessos, del teatro de Aspendos, de la puerta del
Mercado de Mileto, de la Biblioteca de Celso en Efeso, y
del Santuario de Venus en Baalbek (Líbano) y del Mausoleo
de Aretas IV, “El Jhazna”, en Petra (Jordania)(Fig. 2) se la
ha tildado de “barroca”, como señala el arqueólogo Antonio
García y Bellido en su estudio sobre El arte romano.11

Volviendo al repaso de la historiografía artística, y por
rematar con la acepción generalizada del “barroco” para
calificar ciertas fases artísticas en la evolución de los estilos,
recordemos también que el historiador francés Henri
Focillon, apoyado en las leyes biológicas de O. Spengler,
consideraba los distintos estilos artísticos como un proceso
de evolución vital, correspondiéndose los “barrocos” con
momentos de decadencia y senectud estilística. Tal línea
de reflexión, aunque fructífera en su momento y todavía
recogida por algunos vulgarizadores de la historia del arte,
ha sido, por lo general, abandonada, “y unánimemente
–según nos recuerdan Checa Cremades y otros autores– se
considera barroco sólo a un momento de la historia, el que
corresponde al siglo XVII y a los años iniciales del siglo
siguiente”.12

De todas formas, y pese a esa general aceptación, hay
que recordar que el término “barroco” sigue siendo con-
flictivo, y que no faltan los autores que, insatisfechos tanto
con el carácter peyorativo del mismo en un principio, y
con la imposibilidad de observar todas las categorías formales
que Wölfflin asociaba con él, han pretendido reemplazarlo
por otros y buscar definiciones y epítetos que se ajusten
mejor a las diferentes tendencias que se observan a lo largo
del siglo XVII, no solo en los distintos países europeos,
sino también en las colonias mantenidas por éstos en tierras
americanas. Así, ya en la citada edición de la Enciclopedia
Universal Espasa se afirmaba que “aplicando el calificativo
a la arquitectura de los siglos XVII y XVIII, se incluyen
monumentos que en nada merecen comprenderse entre
aquellos en que dominan los elementos decorativos
exagerados”.13

Podría decirse que en el desarrollo artístico de esos
siglos son tres, al menos, las corrientes que lo surcan. Una
es de tipo naturalista o realista, otra es clasicista y una
tercera se define como decorativa o barroca. Se hace difícil
así abarcar con un solo epíteto todo el arte de tan fecundos
siglos, llegando a afirmar J. R. Martín que “no existe ningún

22



estilo barroco unitario, sino que, al contrario, se debe
afirmar que el siglo XVII se caracteriza por una diversidad
de estilos”. Así, dadas las dificultades para explicar en un
mismo nivel tanto el arte italiano o francés, el español o
el de los Países Bajos de ese tiempo, algunos especialistas,
en la primera mitad del siglo XX, trataron de resaltar las
originalidades nacionales, en detrimento de la búsqueda
de un espíritu común para todo el arte de la época, y así
se habla hasta hoy por algunos especialistas del Clasicismo
francés del siglo XVII, entendiéndolo como la antítesis del
barroco.14 De todas formas, la mayoría de los estudiosos
actuales no tienen dificultad en ver las concomitancias
existentes entre lo realizado en Francia y en el resto de
Europa, y tienden a considerar al clasicismo y al barroco
como dos tendencias que discurren en paralelo. Germain
Bazin, por ejemplo, señala que si bien el arte occidental de
los siglos XVII y XVIII  “es conocido por el genérico nombre
de ‘Arte Barroco’...incluye expresiones de Clasicismo lado
a lado con aquellas otras de Barroquismo”.15

Entendiendo, pues, que en el arte del siglo XVII
conviven tendencias naturalistas –manifestadas en el cui-
dadoso estudio y reproducción de las apariencias naturales,
incluyendo la de la materia en movimiento a través del
espacio y de la luz–, clasicistas –con la continuación, revisión
y desarrollo de muchos de los elementos distintivos del
Renacimiento, sin un brusco cambio estilístico–, y las
propiamente barrocas –con el vital, dinámico, apasionado,
teatral, turbulento, emocional, colorido y sensual estilo de
artistas como Bernini y Rubens–, tratemos de ver ahora
algunos precedentes, antecedentes o gérmenes de estas
tendencias en el arte del siglo anterior, dejando a un lado
las concomitancias formales que, como ya dijimos, se
advierten entre algunas esculturas y fachadas barrocas y
ciertas obras del periodo helenístico o romano.16

Respecto al naturalismo propio del siglo XVII, vale la
pena recordar que se lo censuró en todos los tratados sobre
teoría del arte del periodo. Vicente Carducho, italiano
autor de los Diálogos de la Pintura publicados en Madrid en
1633 se preguntaba, refiriéndose a Caravaggio “¿Quién
pintó jamás, como este monstruo de ingenio y natural casi
hizo sin preceptos, sin doctrina, sin estudio, mas solo con
la fuerza de su genio y con el natural delante, a quien
simplemente imitaba con tanta admiración?”. Y se queja
de que este “Anticristo” de la pintura, “con su afectada y
exterior imitación y admirable modo y viveza”, haya “podido
persuadir a tan gran número... de gente que aquella (la
suya) es la buena pintura, y su modo y doctrina verdadera”,
dando así la espalda “al verdadero modo de eternizarse”.
Y por su parte Bellori, en sus Vidas de los Pintores, escultores

y arquitectos modernos de 1672 afirma que en la “dilatada
conmoción” que para él supuso el desarrollo artístico tras
la muerte de Rafael y con el desarrollo del manierismo, “el
arte estaba siendo atacado por dos extremos opuestos: uno
sujeto al natural, y el otro a la fantasía”. Dice también que
“los autores de este ataque en Roma fueron Miguel Angel
de Caravaggio y Giuseppe de Arpino”. De éste, un manie-
rista tardío, censura que no tuviera “para nada en cuenta
el natural” y que siguiera “la libertad del instinto”, mientras
que del primero critica que copie “los cuerpos tal y como
se aparecen a la vista, sin elección”, es decir, sin criterio
artístico y sin seleccionar –como indica en otra parte de
su texto– “las bellezas naturales más elegantes”, sin perfec-
cionar la idea creadora y, en consecuencia, no haciendo
que sus obras progresen y resulten “superiores a la
naturaleza”, lo que para Bellori supone “la suprema gloria
de estas artes”.

Pero, por mucho que los naturalistas fueran censurados
por los académicos, varios son los que cuentan con obras
deudoras del arte renacentista o manierista. Tal es el caso
de La carnicería pintada en 1583 por Anibal Carraci, luego
paladín del clasicismo, comparable en tema y tonalidad,
pero no en contenido con La carnicería con la Huida a Egipto
(1551) de Pieter Aertsen (Fig. 3). La obra de este maestro
holandés activo a mediados del siglo XVI y pionero en la
ejecución de bodegones y escenas de género, no está exenta
de elementos manieristas, como situar el tema principal
–la huida de la Sagrada Familia– en un plano distante,
haciendo apenas reconocibles a sus personajes. El mismo
principio compositivo –en donde la temática sacra o
mitológica se confunde con las escenas de género y los
bodegones– se advierte en la obra Cristo en casa de María
y Marta (1565) de su sobrino y discípulo Joachim Bueckelaer,
a la que podríamos considerar antecesora de la obra homó-
nima de Velásquez, quien aplica un procedimiento similar
en su célebre cuadro de Las Hilanderas, pintada alrededor
de 1645 y en donde también el tema principal –la Fábula
de Aracné– se relega al fondo, mostrándose en primer
término una escena de género con un taller de hilado.17

También se ha dicho que la imagen de San Jerónimo,
modelada en terracota policromada por el italiano Torri-
giano hacia 1525 “hizo escuela en Sevilla”, pudiéndosela
comparar con el San Jerónimo penitente tallado por Juan
Martínez Montañés (Fig. 4) para el retablo de Santiponce de
Sevilla en 1609 y con el San Pablo ermitaño pintado en
1640 por José de Ribera, “El Españoleto”.

Son varios los ejemplos que podríamos mencionar
respecto a estas relaciones y deudas, pero quedémonos,
para concluir este apartado, con la obra de Caravaggio,

23



24



para cuyo estilo grave, tenebrista y nada idealizado –como
en el que se advierte, por ejemplo, en el Descanso en la huída
a Egipto de 1595 (ver portada)– se pueden citar como
precedentes algunas obras de Lotto, Savoldo, Correggio (la
Natividad de 1530) o Tintoretto. Los inusuales efectos
lumínicos de estos pintores, difíciles de clasificar en el
panorama artístico del siglo XVI por lo mucho que sus
estilos personales anticipan soluciones propias del Barroco,
son un notable precedente para los fuertes contrastes de
luz y sombra del maestro del tenebrismo.

Ante este conjunto de obras conviene tener presente
la consideración de Friedlaender de que frente al arte
anticlásico del manierismo se desarrolló el arte antimanierista
entre 1590 y 1615.18 Y es que, como recuerda Bialostocki,
los años finales del siglo XVI y primeros del XVII constituyen
“un periodo artístico uniforme que se manifiesta como una
fuerte reacción a la vaciedad del manierismo” en una forma
doble: “en el naturalismo de Caravaggio y en el academicismo
de los Carracci”.19 Para la tendencia clasicista del arte
del Seicento europeo –la única reconocida y alabada en la
tratadística y teoría del arte del periodo– abundan los
modelos en el siglo anterior o en la antigüedad grecolatina.
Si comenzamos nuestro repaso por la quizá más célebre
obra de Aníbal Carracci, la decoración de la bóveda de la
galería principal del Palacio Farnesio de Roma (Fig. 5),
efectuada entre 1597 y 1601, es fácil advertir que en algunos
elementos de su composición hay una deuda con los utili-
zados por Miguel Angel en la bóveda de la Capilla Sixtina,
pintada entre 1508 y 1512, como es el caso de la sugestión
de atlantes marmóreos y de broncíneos medallones, o los
polícromos ignudi que parecen descansar en la cornisa que
contornea la bóveda. Pero el programa iconográfico de la
bóveda, Los amores de los dioses, con sutiles grados de amor
terrenal y divino, hunde su inspiración no solo en las
célebres Metamorfosis de Ovidio –el poeta latino–, sino
también en la decoración de la Villa Farnesina de Roma
hecha por Rafael hacia 1515, y en el óleo de Tiziano Sagrado
y profano amor del mismo año. De hecho, la representación
del Triunfo de Baco en el centro de la bóveda puede consi-
derarse como “una ingeniosa mezcla de Rafael y Tiziano”
que manifiesta la capacidad de Carracci para asimilar sus
estilos creando, a la vez, algo propio.20

Y si nos referimos a la extraordinaria admiración que
por Rafael sintieron los grandes clasicistas del siglo XVII,
como Guido Reni o el francés Nicolás Poussin, aparte del
ya mencionado Carracci, no está de más recordar que
también el escultor Gian Lorenzo Bernini, aclamado como
el más grande escultor de toda la centuria y reconocido por
su virtuoso “barroquismo”, sintió gran devoción por él.

Como señala Bialostocki citando el diario de Chantelou,
Bernini estaba de acuerdo con los clasicistas franceses “en
lo que se refiere a la elección de los artistas dignos de ser
tenidos en cuenta. Además de los antiguos, eligió... a Rafael,
Tiziano, Annibale Carracci y Poussin”. Como testimonio
de ello podemos mencionar la deuda que su grupo de
Eneas, Anquises y Ascanio mantiene no solo con la epopeya
Eneida de Virgilio, sino también con las figuras de un
hombre, su inválido padre y su hijo pintadas en el lado
derecho del fresco del Incendio en el Borgo por Rafael para
la Stanzia del Incendio del Vaticano hacia 1515. Pero si el
conocimiento del fresco de Rafael y de la Eneida, junto con
en interés por la composición en helicoidal propio de la
estética manierista, pudo originar un grupo como el de
Eneas y su familia, la admiración que Bernini profesaba
por la escultura helenística conservada en las colecciones

25



vaticanas sale a relucir en composiciones geniales como La
fuente de los cuatro ríos en la Plaza Navona de Roma, ejecutada
hacia 1650, tras haber vencido anteriores reticencias del
Papa Inocencio X. En este caso, la inspiración brota de la
célebre alegoría del Río Nilo concebida por la escuela de
Alejandría hacia el siglo II a.C. Tanto en un caso como en
el otro, las divinidades fluviales son plasmadas como
vigorosos ancianos recostados y acompañados de atributos
característicos.21

Francia, como ya dijimos antes, fue el país de la Europa
continental en donde las tendencias clasicistas del arte del
Seicento se dejaron sentir con más intensidad y por más
tiempo. La inspiración en temas de la mitología clásica
–que tanta importancia tuvo en las obras de juventud de
Bernini– y en agrupamientos de figuras propios de Poussin
guía algunos de los trabajos más renombrados de François
Girardon, considerado junto con Coysevox como “el más
sobresaliente escultor del reinado de Luis XIV”. Su estilo
se distinguió por su contención y clasicismo, siendo la
perfecta encarnación de las ideas defendidas por la Real
Academia de Bellas Artes francesa en aquel tiempo. La
mayoría de sus obras se hicieron para el Palacio y jardines
de Versalles, en donde colaboró con el presidente de la
Academia Lebrun, siendo “su grupo de Apolo atendido por
las Ninfas (Fig. 6)... considerado como la obra más pura-
mente clásica de la escultura francesa del siglo XVII”. Sin
duda, la obra hace honor al espíritu de la época en que
surgió por la teatralidad de la composición, la sensualidad
de los cuerpos femeninos, la forma abierta, la unidad de
conjunto y lo pictórico del grupo. Pero, junto a estos
caracteres típicos de los que Wölfflin entendía como
“barrocos” y comparables a los que se advierten en las obras
de Bernini, hay referentes nítidamente clásicos, como son
las esculturas helenísticas y romanas de la diosa Venus para
las ninfas y El Apolo del Belvedere para el dios. Es esta obra
una copia romana de un original atribuido al escultor griego
Leocares de mediados del siglo IV a.C., considerada, desde
su descubrimiento a fines del siglo XV, como una de las
obras más hermosas de toda la antigüedad. De ella se
hicieron moldes en 1540 para Francisco I de Francia y una
réplica en bronce para Fontainebleau. A partir de entonces
y hasta el siglo XIX, la estatua estuvo presente en todos los
repertorios de estampas y vaciados dedicados a las obras
más famosas de la antigüedad, y en la misma Francia se le
dedicaron cinco láminas en la obra publicada por Audran
sobre las Proporciones del cuerpo humano en 1683.22

Si hablamos de clasicismo en arquitectura –dejando
a un lado las numerosas obras de pintura  de Vouet, Claude
Lorena o Poussin, quien tanto admiró y se inspiró en la
obra tardía de Rafael–, podemos citar como ejemplo de
vínculo entre el Renacimiento y el arte del siglo XVII los
frontispicios con pilastras pareadas aplicados por Claude
Perrault y Louis Le Vau desde 1667 a la fachada oriental
del Palacio del Louvre de Paris que, con rica imaginación, se
inspiran en los diseñados por Pierre Lescot para el ala
occidental de la Cour Carrée del mismo palacio en 1546.
Según Greenhalgh, se trata de “la fachada más original
levantada en Francia durante el siglo XVII” e inspiradora,

26



27



a la larga, de los palacios de la Place de la Concorde de Paris
y el Petit Trianon de Versalles diseñados hacia 1770 por
Jacques Ange Gabriel.23

En territorio italiano esa vinculación entre la arquitec-
tura del siglo XVII y la de la centuria previa se hace espe-
cialmente sensible en la iglesia del Gesú de Roma, comenzada
en 1568 con diseño de Vignola y continuada luego por G.
della Porta. Así, para Chastel y Pevsner es una obra manie-
rista derivada del renacimiento; en cambio, Zürcher y
Hoffmann ven elementos manieristas y del primer barroco
en ella. Como nos dice Bialostocki , esto “nos muestra lo
imperfectos que son nuestros criterios” estilísticos, pues
“una iglesia tan importante para la arquitectura posterior,

un modelo extendido por toda Europa por los jesuitas y
por la contrarreforma, resulta ser para unos un “bastardo”
y para otros “el ejemplo del nuevo estilo”. Lo nuevo, que
es lo colosal, está presente en el tratamiento del espacio
interno y de su cúpula, mientras que la fachada recibe un
tratamiento más acorde con las leyes compositivas del
manierismo. Y sin embargo, podemos advertir cómo algunos
de sus elementos –las pilastras pareadas y el resalte del
cuerpo central– son seguidos no solo en destacadas iglesias
del barroco italiano, como las de Sta. María de la Victoria,
Sta. Susana o la de San Ignacio, sinó también y a comienzos
del siglo XVII, en la fachada diseñada por Carlo Maderna
para San Pedro del Vaticano, cuya composición, por otra
parte –en cuanto al uso del orden gigante y a la presencia
de un ático con ventanas como remate– debe mucho a la
ideada por Miguel Angel para el exterior de la cabecera del
templo a mediados de la centuria anterior.24

Mucho más innovadora, en cambio, y “barroca” en la
acepción usual del término es la arquitectura de F. Borro-
mini. A éste alude implícitamente Bellori cuando se queja
de que entre los arquitectos italianos del siglo XVII “cada
uno se inventa una nueva Idea e imagen de la Arquitectura...,
exponiéndola en la calle y en las fachadas: hombres carentes
de toda ciencia que pertenezca al Arquitecto, del que en
vano ostentan el nombre”. “Deformando los edificios... y
monumentos –añade– inventan con desvarío ángulos,
quebraduras y contorsiones de líneas”. En la fachada de
San Carlo alle Quattro Fontane de Roma (1665), tanto el
ondulamiento de sus tres calles, como el templete del
cuerpo superior y el cartucho apoyado por ángeles en el
remate conforman una pantalla escultórica que, si bien no
tuvo efecto en los arquitectos romanos del siglo XVII, “fue
entusiastamente imitada en el norte de Italia y especialmente
en el norte y este de Europa”. Entre los italianos que se
hicieron eco de la fantasía, plasticidad y sentido del movi-
miento de Borromini está Guarino Guarini, cuya cúpula
de San Lorenzo de Turín, ejecutada entre 1668 y 1680, con
arcos entrelazados, saca audaz provecho de la arquitectura
islámica que había estudiado en Sicilia y de la hispano-
musulmana, como se advierte comparándola con la también
estrellada bóveda de la macsura de la mezquita de Córdoba,
levantada por orden del califa Al-Hakam II hacia el año
966.25 Esta asombrosa posibilidad que exhibe el llamado
“Barroco decorativo” para inspirarse en los estilos más
diversos del pasado se advierte también en una de las más
populares formas barrocas: la columna salomónica. A
menudo se dice que aparece por primera vez en el Baldaquino
del Vaticano (Fig. 7) diseñado por Bernini hacia 1630. En
realidad, el genial escultor tomó el modelo –en un gesto

28



de reverencia por la antigüedad cristiana– de las columnas
utilizadas en el baldaquino de la basílica paleocristiana del
Viejo San Pedro, a las que reutilizó en los nichos superiores
de los pilares del Nuevo San Pedro. Al parecer, las columnas
–torsas y ceñidas de pámpanos– habían sido traídas de
Constantinopla y una piadosa tradición difundió la creencia
de que procedían del viejo templo de Salomón en Jerusalén,
de ahí el apelativo con que se las conoce desde entonces.
Ese excepcional prestigio quizá explique su presencia,
enmarcando la alegoría del Triunfo de Venecia (Fig. 8), en
el óleo pintado por Veronés para el techo del Salón del
Gran Concejo del Palacio Ducal de Venecia en 1585. Es
éste uno de los más notorios ejemplos de cuan difusas,
rígidas e inútiles resultan a veces las delimitaciones estilís-
ticas, pues, pese a considerarse a Veronés como el último
de los grandes maestros del Renacimiento veneciano, la
obra es descrita por Martín González como “una obra
señaladamente barroca” y “representa –en palabras de
Tansey y Kleiner– una de las primerísimas y modernas
glorificaciones pictóricas del Estado, un tema que se volvería
muy popular durante el periodo barroco”. Tanto las ampu-
losas figuras y la riqueza de la composición, como la
perspectiva en ángulo de 45 grados, anticipan soluciones
del Barroco ilusionista de Cortona, Gaulli o el Padre Pozzo,
como del tardío dieciochesco exhibido por el veneciano
Tiépolo.26

A su vez, las bóvedas decoradas por estos maestros
italianos -ya se trate de la Glorificación del gobierno de Urbano
VIII pintada hacia 1635 por Pietro de Cortona para el
Palacio Barberini o del Triunfo del Nombre de Jesús elaborado
por Giovanni Battista Gaulli hacia 1676 para la iglesia del
Gesú de Roma, cuentan con un notorio precedente en las
ilusionistas perspectivas aplicadas por Correggio a las
cúpulas de la Iglesia de San Juan (Fig. 9) y de la Catedral  de
Parma, decoradas, entre 1520 y 1530, con la Ascensión de
Cristo y la Asunción de la Virgen, respectivamente. Genio
solitario, capaz de fusionar diversos estilos, como los de
Leonardo, Rafael y los venecianos, Correggio, elaboró sin
embargo, un estilo tan personal que, pese a desarrollarse
a comienzos del Manierismo, bien podría ser llamado
“proto-barroco”.27

Algo parecido pasa con el gusto por el dinamismo
exhibido por Leonardo Da Vinci tanto en el estudio para
el monumento ecuestre a G. G. Trivulzio (Fig. 10) como en
los caballos encabritados de La lucha por el estandarte de la
Batalla de Anghiari, obra que desgraciadamente quedó
inacabada en el Palazzo Vecchio cuando el maestro abandonó
Florencia en 1506. Con todo, su cartón sobrevivió más de
una centuria y pudo ser copiado, hacia el 1600, por Rubens.

Algún tiempo después, el vigor, la pasión y el exuberante
movimiento advertidos en la copia del trabajo de Leonardo,
vuelven a manifestarse en El rapto de las hijas de Leucipo,
obra de carácter mitológico efectuada en 1617 provista de
una composición altamente dinámica que desafía la esta-
bilidad y cumple con las más notables características barrocas
de H. Wölfflin. Pero que Rubens, aparte de ser el genio
barroco que todos admiramos, supo forjar su estilo tanto
a partir tanto de las enseñanzas de los precursores del
Barroco italiano –los Carracci y Caravaggio–, como de los
grandes maestros del Renacimiento Pleno –Leonardo,
Miguel Angel y, especialmente, Tiziano– queda evidenciado
no solo si contemplamos el dibujo de Leonardo, sino
también, por ejemplo, la copia (Fig.11) al óleo que hizo, a
comienzos del siglo XVII, de la Venus con espejo pintada en
1555 por Tiziano.28 Es imposible, en efecto, entender el
arte del Barroco sin entablar algún tipo de diálogo con el
Renacimiento, ya que, sea como continuación de sus formas
clásicas o reacción ante las mismas, el arte del Seicento
siempre tuvo en cuenta al de la centuria precedente.

La era del Barroco –ya que también se ha usado el
término para describir a todo un periodo histórico– fue
tan diversa como el arte que produjo: “espaciosa y dinámica,
brillante y colorida, teatral y apasionada, sensual y extática,
opulenta y extravagante, versátil y de virtuosos”, en palabras
de Tansey y Kleiner. Fue una época de expansión y descu-
brimientos en la que algunas potencias colonizaron el globo
terráqueo, extendiéndose su expansión más allá de los
límites terrestres en las concepciones de la nueva astronomía
y física propuestas por Galileo, Newton y Kepler. El espectro
óptico de la humanidad se expande en ella para abarcar
tanto los inmensos espacios del cielo como los microscópicos
de las células. La era barroca se apasiona por el espacio y
el universo, como lo prueba el hecho de que Descartes
haga de la extensión el único atributo físico del ser, que
Pascal confiese que “el silencio de esos espacios infinitos”
le aterroriza o que Milton se refiera a “la vasta e ilimitada
profundidad”.29

Sabemos bien que tras todas las discusiones, asambleas
científicas y congresos que tuvieron lugar en Estados Unidos,
Suiza e Italia entre 1954 y 1963,30 sería inútil y pretencioso
dar nuevas definiciones o pretender zanjar una cuestión
tan compleja y vasta como la del “barroco”. Si nos hemos
animado a poner por escrito estas reflexiones es para invitar
a que, al menos, volvamos a meditar, en lo inapropiado
que, en su acepción etimológica original, resulta el término
si se lo aplica genéricamente al arte del siglo XVII. Pensemos
también en la extraordinaria riqueza y multiplicidad de
matices, corrientes y estilos (personales, nacionales, regio-

29



30





nales y por periodos) que conoció esa centuria en materia
artística. ¿Cómo, si por “barroco” en el siglo XVIII se
entendió lo “extravagante”, lo “risible” o lo “imperfecto”,
podemos usar impunemente tal vocablo sin entender o
cuestionar lo injusto que resulta para una época y arte de
tanta diversidad como fue aquella?  Quizá sólo nos quede
repetir, con Bialostocki, que “a la vista de la pluralidad del
problema, debemos aceptar un compromiso: ...subrayar la
rica variedad del arte del siglo XVII y... el hecho de que el
carácter “retórico” común de sus creadores y de... sus obras
es propio de un arte que... fue creado... para ejercer su
efecto sobre los hombres, ilustrándoles, cautivándoles y
conmoviéndoles”.31





NOTAS

1 Corominas, Joan, Breve diccionario etimológico de la lengua castellana,
Ed. Gredos, Madrid, 1983, pp. 153; Winckelmann, J.J., Historia del
Arte en la Antigüedad, 1763 (reedición de Ed. Iberia, Barcelona,
1984).

2 Corominas, J., Idem, pág. 512.
3 Checa, Cremades, F. et alt., Guía para el estudio de la historia del arte,

Ed. Cátedra, Madrid, 1980, págs. 87-88, y Tansey, R. G. y Kleiner,
F. R., Gardner’s Art through the Ages, Harcourt Brace College Publishers,
Fort Worth, 1996, pág. 416.

4 Corominas, J., Idem, pág. 88, y Real Academia Española, Diccionario
de la Lengua española, Madrid, 2001, pág. 295; Kurz, O., “Barocco.
Storia di un concetto”, en Barocco europeo e barocco veneciano, Venecia,
1962.

5 Briganti, G., “Barocco: strana parola”, Paragone, I, 1950; Checa
Cremades, F. et alt., Idem, pp. 115-116; Checa; Diderot y D’alembert,
Encyclopédie II, Paris, 1758; Bialostocki, J., “Barroco”: Estilo, época,
actitud”, Estilo e Iconografía. Contribución a una ciencia de las artes, pág.
81, Barral Ed., Barcelona, 1973; Milicia, Dizionario delle Belle arti del
disegno, Bassano, 1797; Ponz, A., Viaje de España, Tomo I, Madrid,
1772.

6 Croce, B, La storia dell’ età  barocca in Italia, 1929.
7 Burckhardt, J., El cicerone, Ed. Iberia, Barcelona, 1953 (1855);

Enciclopedia Universal Ilustrada Europeo-Americana, Hijos de J.   Espasa,
Tomo VII, Barcelona, 1925, pág. 949.

8 Wölfflin, H., Renacimiento y Barroco, Ed. Comunicación, Madrid,
1977 (1888), y Conceptos fundamentales para la historia del arte, Ed.
Espasa Calpe, Madrid, 1961 (1915).

9 D’ors, E., Lo barroco, Ed. Aguilar, Madrid, 1964 (1935); Enciclopedia
Universal Espasa, VII, Barcelona, 1925, págs. 949-952.

10 Pollit, J. J., Art in the Hellenistic Age, Cambridge University Press,
1986, pp. 79-126.

11 García y Bellido, A., Arte romano, Consejo Superior de Investigaciones
Científicas, Madrid, 1979, pp. 455-472, y Tansey, R. G. y Kleiner,
F. R., Gardner’s Art through the Ages, pág. 818.

12 Así, en la citada edición de la Enciclopedia Universal Espasa, VII, en
la pág. 949, se afirma que “todos los estilos y todas las artes aplicadas
han producido edificios, esculturas, cuadros, armaduras y toda clase
de manifestaciones artísticas, que bien pueden calificarse de verda-
deros barroquismos; desde este punto de vista, cada época tiene su
barroco, mientras no todas las construcciones artísticas de los siglos
XVII y XVIII pueden comprenderse en este estilo”, siendo, a juicio
del redactor de la voz en la citada enciclopedia, ésta “la nueva
acepción artística de la palabra”. Véase también Focillon, H., La
vida de las formas, Ed. Ateneo, Buenos Aires, 1947 (1936), Azcarate
J. M. de, “Teoría y función del arte”, en Historia del arte de Ed.
Anaya, Madrid, 1992, pp. 14-16.

13 VV.AA., Manierismo, Barocco, Rococo. Concetti e termini. Congreso
internacional, 1960, Roma, 1962: Bialostocki, J., “Barroco: estilo, época
y actitud” (1958), en Estilo e iconografía, Barral Ed., Barcelona, 1973,
pp. 79-107; Castedo, L., “El Barroco en Europa. Transplante y modifi-
caciones americanas”, pp. 233-262, en Historia del arte Iberoamericano,
I, Ed. Andrés Bello y Alianza Editorial, Madrid, 1988; Gutiérrez,
R. (editor), Pintura, escultura y artes útiles en Iberoamérica, 1500-1825,
Ed. Cátedra, Madrid, 1995, y Enciclopedia...Espasa, Ibidem, pág. 949.

14 Mueller, J. H., “Baroque _is it a datum, hypothesis our tautology?”, Journal
of Aesthetic and Art Criticism, XII, 1954, núm. 4, pp. 421-437; Martín,

J. R., “The Baroque from the point of view of the art historian” Journal
of Aesthetic and Art Criticism, XIV, 1955, núm. 2, pp. 164-170;
Tatarkiewicz, W., Historia de la Estética, III. La estética moderna,
1400-1700, Ed. Akal, Madrid, 1991; Peyre, F., ¿Qué es el clasicismo?
Ed. Fondo de Cultura Económica, México, 1966 (1933);  Hautecoeur,
L., Histoire de l’architecture classique en France, Paris, 1943-1957.

15 Tapie, V. L., Barroco y Clasicismo, Ed. Cátedra, Madrid, 1978 (1957);
Bazin, G., Baroque and Rococo, Thames and Hudson Ltd., Londres,
1989 (1964), pp. 6-10.

16 Tansey, R. G. y Klainer, F. R., Gardner’s Art through the Ages, págs.
818-820.

17 Carducho, V., Diálogos de la Pintura, Madrid, 1633; Bellori, G. P.,
Le Vite de’ Pittori, Scultori et Architetti moderni, Roma, 1672, I, pp.3-
15 (Apéndice a la obra Idea de E. Panofsky, Ed. Cátedra, Madrid,
1984, pp.121-129); Chilvers, I. (editor), The concise Oxford Dictionary
of Art and Artists, Oxford Univ. Press, 1990, pp. 4, 67.   

18 Ibidem, pp. 78-80, 273, 423, 106-107 y 467; Martín Gonzalez, J.J.,
Historia del arte, II, Ed. Gredos, Madrid, 1978, pág. 87; Bialostocki,
J., Ibidem, pág. 85.

19 Ibidem, pág. 85.

20 Panofsky, E., “El Clasicismo” en Idea, Ed. Cátedra, Madrid, 1984,
pp. 93-101; Bellori, G. P., Ibidem; Tansey, R. G. y Kleiner, F. R.,
Gardner’s Art through the Ages, págs. 833-834; Greenhalgh, M., La
tradición clásica en el arte, Ed. Hermann Blume, Madrid, 1987, pp.
159-172.

21 Bialostocki, J., Ibidem, pp. 88-89 y nota 64; Wittkower, R., Gian
Lorenzo Bernini, Alianza Ed., Madrid, 1990, pp. 18-19 y Fig. 10;
Stokstad, M., Art History, Harry N. Abrams, Inc. Publ, York, 1995,
pág. 762.

22 Chilvers, I., Ibidem, pág. 184; Haskell, F. y Penny, N., El gusto y el
arte de la Antigüedad. El atractivo de la escultura clásica (1500-1900),
Alianza Ed., Madrid, 1981, pp. 166-169, lám. 77; Tansey, R.G. y
Kleiner, F. R., Gardner’s Art through the Ages, pp. 161-163, 867 y 875.
Sobre Lebrun y el clasicismo académico en Francia, véase Greenhalgh,
M., La tradición clásica en el arte, pp 186-189.

23 Greenhalgh, M., Ibidem, pp.198-201; Tansey, R.G. y Kleiner, F. R.,
Gardner’s Art through the Ages, pp. 870-874.

24  Ibidem, pp. 770-771 (Il Gesú) y pp. 820-822, Fig. 24-1 (Sta. Susana)
y 24-2 (Vaticano), y Bialostocki, J., Ibidem, pp. 85-86.

25 Bellori, G. P., Ibidem, pp. 3-15; Bazin, G., Baroque and Rococo, pp.
14-23; Stokstad, M, Art History, pp. 753-759 y 345-347.   

26 Ibidem, pp. 756-757; Krautheimer, R., Arquitectura  paleocristiana y
bizantina, Ed. Cátedra, Madrid, 1984, pp. 66-64, Fig. 23; Martin
Gonzalez, J. J., Historia del arte, II, pág. 131; Tansey, R.G. y Kleiner,
F. R., Gardner’s Art through the Ages, pp. 786-787.

27 Ibidem, pp. 760-762 y 840-842.
28 Janson, H. W., History of Art, Harry N. Abrams, Inc, Nueva York,

1991, pp. 491-492; Tansey, R.G. y Kleiner, F. R., Gardner’s Art
through the Ages, pp. 848-851.

29 Ibidem, pp. 818-820.
30 Bialostocki, J., Ibidem, pp. 79 y 99.
31 Ibidem, pág. 98.

34







LOS INFIERNOS ANDINOS Y LOS PECADOS DE LOS
INDIOS

osé López de los Ríos firma una serie de
lienzos sobre las Postrimerías existente en
la iglesia de Carabuco. Este tipo de
composiciones fue muy popular en las tierras

altas, sobre todo en las doctrinas de indios; ya los jesuitas
mandaron pintar un conjunto con estos temas en la “iglesia
de indios” del Cuzco. El texto de dice: “y ha avido notables
mudanzas y conversiones de yndios con la consideración de juicio
y gloria y penas de los condenados, que está todo pintado por las
paredes de esta yglesia y capilla y particularmente con las penas
y castigos que en el infierno tienen los vicios y pecados de los
yndios”.1 Guamán Poma al hablar de los indios pintores se
refiere también a la temática de las Postrimerías diciendo:
“y en cada iglesia haya un juicio pintado (y) allí (se) muestre la
venida del Señor al juicio, el cielo y el mundo y las penas del
infierno”.

Ambos textos muestran que desde el siglo XVI el tema
de los Novísimos era uno de los preferidos por doctrineros
y que estaba presente en las iglesias de indios; esto los
familiarizó con la visión de la muerte, el pecado, el demonio
y el infierno. Son pinturas que reflejan el pensamiento de
la época expresado en la obra de algunos jesuitas como el
libro de Eusebio de Nieremberg “De lo temporal y lo
eterno”, cuyos grabados fueron copiados en Cuzco y en las
misiones de Chiquitos, y el de Jerónimo Nadal, donde hay
grabados específicos sobre las Postrimerías.2

Dedico este texto a mi hijo Andrés
con quién aprendí mucho sobre estos temas.

37



Con estos antecedentes se explica la existencia de estos
grandes conjuntos en los pueblos de indios; algunos son
tan espectaculares que cubren, con sólo los temas de muerte,
juicio, infierno y gloria, toda la nave del templo. Los
principales conjuntos en el area sur andina son los de
Carabuco (1684) y Caquiaviri (1739), ambos en el
departamento de La Paz (Bolivia) y el de Huaro en Cuzco
(Perú). Este último pintado por Tadeo Escalante en 1804.
Hay un “Infierno” y un “Juicio Final” en Collana (La Paz),
parte quizá de una serie parcialmente perdida. Finalmente
hay una pintura que representa “El pugatorio y el infierno”
conjuntamente, que está en Sorocachi (Oruro). Las pinturas
de Huaro y Sorocachi son murales. La imagen más antigua
que tenemos del infierno es el dibujo de Guamán Poma
de Ayala que muestra tan solo la boca de Leviatán.

Fuera de los ejemplos descritos, que originalmente
constaban de cuatro o más composiciones independientes,
hay representaciones de las cuatro “Postrimerias” en un
solo lienzo como el que existe en la parroquia de San
Jerónimo (Cuzco).

No siempre se pintaron estos conjuntos completos,
sino que usualmente tan solo se representa el “Juicio Final”
que incluye en sí visiones del cielo y del infierno. El ejemplo
más antiguo en territorio boliviano es el de la iglesia de
Curahuara de Carangas (Oruro, fechada en 1608, está toda
pintada al temple sobre el muro de la nave  principal; este
“Juicio Final” fue repintado en 1777. Entre otros ejemplos
podemos citar el “Juicio” pintado por Quispe Tito (firmado)
para el convento franciscano de Cuzco, y el que pintó
Holguín para la San Lorenzo de Potosí (1708), parroquia
de los indios de Carangas de Oruro. Es significativo que,
tanto Holguín como Escalante, coloquen  su autorretrato
en la representación del “juicio”.

El indio está presente en la mayoría de estos conjuntos
que, como queda dicho, fueron pintados expresamente
para parroquias de indios a quienes se les mostraba el “juicio
y gloria y penas de los condenado..... particularmente con las
penas y castigos que en el infierno tienen los vicios y pecados de
los yndios”. El indígena es identificable en estas pinturas
por la falta de barba y bigote, y por el corte de melena,
algunas veces lleva "lucchu" o el “llauto” incaico. Entre los
indios identificables está en el “Juicio” de Caquiaviri un
cacique, el cual es llevado al cielo por un ángel; los símbolos
indígenas como el “uncu”, aparecen entre los despojos de
la muerte en el lienzo respectivo; y, en el mismo lienzo hay
varios queros que portan los demonios; también se
representa el pecado de idolatría con dos indios pacajes
adorando a un macho cabrío (representación del demonio)

38



a quien ofrecen coca y chicha. En la parte superior del
Infierno de Carabuco donde se muestra muerte y los
pecados tanto de indios como de españoles y criollos, puede
verse un grupo de indios bailando y haciendo música,
escena que da una idea de lo que fue el movimiento
denominado “Taqui-Oncoy”3 que tuvo lugar a fines del
siglo XVI y en el cual hubo grandes danzas –y borracheras–
invocando a los antiguos dioses para que expulsen al Dios
de los cristianos y a los invasores que lo trajeron. Los
bailarines se mezclan con los demonios y uno de ellos recibe
ofrenda de chicha de dos mujeres que arrodilladas le ofrecen
sendos keros.4 El cuadro lo mandó a pintar el cura Joseph
de Arellano como consta en el libro de fábrica de la iglesia
donde hay varias partidas indicando el pago que hizo al
pintor José López de los Ríos.5 Es importante consignar
que en la serie de Carabuco se ha colocado la leyenda del
dios Tunupa, el más importante del Collao, dios que
sobrevive a través de estas pinturas como “el santo”, en una

39

secuencia de pequeños recuadros que muestran etapas de
su vida, estos recuadros están colocados en la parte baja
de los diferentes lienzos.6

Las series de Carabuco y Caquiaviri tienen variantes
con respecto la concepción tradicional de las “Postrimerías”
que consideran solo los cuatro pasos últimos del hombre:
muerte, juicio, infierno y gloria. En Caquiaviri se ha añadido
un lienzo con la “Adoración del Anticristo” y en Carabuco
“La muerte” está colocada en la cenefa superior del cuadro
del Infierno y en lugar de éste se ha pintado un interesante
lienzo sobre el Purgatorio, donde protagonizan el hecho,
tanto San Gregorio como la Virgen de Pomata que preside
el hecho.7 Es iconografía poco común pues, salvo
excepciones, el purgatorio suele representarse muy
tardíamente y siempre ligado a la Virgen del Carmen.

En todos los lienzos, junto con los indígenas, están
los africanos y los blancos; caracterizados los primeros con
sus rasgos físicos, y los segundos por llevar bigote y barba.



40

por el asno, la soberbia por el pavo real, la envidia por el
perro, la lujuria por el sapo y la serpiente, y la ira a veces
se representa con un león y la avaricia con la urraca.

Finalmente cabe preguntarse ¿que llevó a los doctrineros
a seguir con la representación del infierno y los pecados
de idolatría en los siglos XVII y XVIII? Sin duda, el problema
de la idolatría no estaba superado, así sabemos que aparece
en Callapa, pueblo cercano a Caquiaviri, un indio pacaje
llamado Pablo Chapi a quien se acusa de “imposturas y
supercherías sacrílegas...” que fueron cometidas en torno al
año de 1744.9

Se trata de mostrar que penas y premio es igual para todos.
Es interesante el “Juicio Final” de Curahuara que en la
parte del infierno muestra a un conquistador (con casco
y armadura) personificando el pecado de la “ira”. Valga la
ocasión para indicar que la iconografía del infierno es
medieval con las siguientes características: está presente el
demonio Leviatán 8 tragándose a los condenados, éstos
reciben diferentes penas según sus pecados, así al avaro se
le hace tragar oro derretido, al libidinoso se lo comen los
sapos, etc. Cada pecado se identifica con un animal, por
ejemplo la gula está representada por el cerdo, la pereza



41





LAS REPRESENTACIONES DEL CIELO

Contraparte del mal, del demonio y del infierno, es
la contemplación del Cielo. Este se presenta en varias
formas:

 1) Cuando se trata de una visión celestial, generalmente
contemplada por algun santo mientras vive en la tierra, el
cielo suele presentarse como un jardín florido, de acuerdo
a la imagen que trasmitieron los doctrineros del Paraíso
Celeste en el catecismo de 1584.10 Esta imagen responde
a una creación  del renacimiento que incorpora a la idea
de “paraíso” una larga tradición oriental que muestra a éste
como un jardín.11

 2) Generalmente en la pintura virreinal el cielo se
representa como un conjunto jerarquizado de los seres que
lo habitan: la Trinidad en la cúspide y en torno a ella los
ángeles, María y San Juan Bautista están a los pies; luego
vienen los apóstoles, los patriarcas bíblicos y los padres de
la Iglesia; los mártires y santos más connotados; los
fundadores de órdenes religiosas y, finalmente, la población
femenina con las santas mártires, las fundadoras, y algunas
monjas santificadas. Esta estructura corresponde a aquello
que la Edad Media denominó “Empíreo”.

3) Existen pocas variantes en este “cielo jerarquizado”,
así en Huaro tiene al pie el retrato del pintor y un personaje
con cuatro cabezas que soplan, que sin duda se trata de la
representación tradicional de los cuatro vientos: euro austro,
boreas y aquilón, que impulsan el espacio celeste sobre la
tierra.12

Otro ejemplo interesante es el del cielo de Carabuco
compuesto en torno a la cruz, que es el símbolo de este
pueblo. Según la tradición un “santo varón” llamado
Tunupa por los indios collas, llegó a la zona predicando el
bien y portando una cruz. Este “santo” fue sacrificado y su
cuerpo más la cruz que portaba fueron arrojados al lago
Titicaca. La composición de este “cielo” tiene al centro a
San Bernardo sujetando la cruz, rodeado por ángeles
portadores de los símbolos de la Pasión de Cristo; encima
están los santos y santas, a ambos lados de la cruz13; En la
parte superior están los apóstoles, San Juan Bautista, San
José, San Joaquín y Santa Ana. Finalmente, en el Empíreo,
se ha colocado la Trinidad con María al pie.

4) En el cielo espiritual hay una última variante que
nos lleva a una forma propia de la iconografía bizantina
que representa el “cielo” en una de las  bóvedas del templo,
tal ocurre con la cúpula que antecede al presbiterio de la
Iglesia de Tiahuanaco (La Paz, Bolivia). Esta composición
está concebida en forma circular con la Trinidad el centro;
los ángeles, San Juan Bautista y San José con Santa Ana
en el primer círculo, en el segundo están los apóstoles y
los patriarcas, y en los dos últimos los santos y santas
fundadoras. Es pintura al temple sobre lienzos que se
adhirieron a la cúpula con una pegamento natural. Es un
ejemplo único por el que tenemos que remontarnos a las
cúpulas del mundo griego medieval, no sabemos como
llegó a los andes esta iconografía tan arcaica; quizá tenemos
que pensar en los varios artistas que desde el mundo del
cercano oriente llegaron a esta zona en el siglo XVI.14

43



44

 5)  Los “cielos” hasta aquí descritos están dentro de
la ortodoxia, pero hay otros, fuertemente influidos por la
tradición greco-romana. Se trata de una concepción científica
del cielo que es propia de la patrística, la cual maneja muy
bien los textos clásicos.

Esta concepción celeste cuyas bases científicas se
remontan a la antiguedad clásica expresada en  las obras
de Platón y Aristóteles, y a las concepciones medievales del
cielo, tuvo su reflejo en el arte andino, como puede verse
en la portada de la Iglesia de San Lorenzo de Potosí donde
se representa la teoría de Platón según el cual las esferas
celestes se mueven impulsadas por el canto de ocho sirenas.15

Esta composición tuvo tanto éxito que, con variantes, se
repite en otros edificios potosinos como la iglesia de Salinas
de Yocalla y el Santuario de Manquiri. También se muestran

las esferas de los cielos, identificado cada uno de ellos con
los astros y su dios respectivo, en una pintura cuzqueña
descubierta por Ramón Mujica.16 Finalmente tenemos
ejemplos en la literatura y la filosofía que circulaba en
Charcas, la cual nos muestra hasta que punto la sociedad
virreinal compartía de estas ideas. Me refiero a la obra
teatral “Coloquio de los once cielos” descubierta por Andrés
Eichman en un convento de Potosí17 y al texto del jesuita
José de Aguilar que en el tomo segundo de su Cursus
Philosophicus, en el capítulo “Tractatus in Libros Aristotelis
de Mundo, Coelo, Metheoris & Affectionibus animantium”, da
esta concepción cosmológica que era enseñada en la
Universidad de San Francisco Xavier de la ciudad de La
Plata (hoy Sucre).

En la pintura cuzqueña aludida está representada la
Tierra con sus mares, en ella hay una puerta flanqueda por



45



46

la Fe y la Caridad y una escalera con doce peldaños que,
atravesando los ocho cielos, llega al “Empíreo” donde está
Dios. Cada cielo tiene un color, y en estos cielos materiales
se muestran los planetas, las estrellas y el zodíaco; sobre
ellos está el círculo del “Primer motor” que los anima,
mostrándose luego el “Cristalino” donde hay dos grupos
de niños: los niños del Horno de Babilonia y los que
murieron sin bautizo, estos últimos en forma de bebés. En
el “Empíreo” están, a ambos lados de la escalera, los santos
y los ángeles, estos últimos dispuestos según los nueve coros
del Dionisio Aeropagita.18 Este lienzo está tan próximo a
la obra de teatro aludida que parece ilustrarla.

La pieza teatral estudiada por Eichman se publica con
una introducción que explica cómo la obra se basa en las
Etimologías de San Isidoro. Se trata de un “Coloquio”
donde “los diversos cielos disputan por la preeminencia en los
festejos de la Purificación de la Virgen”, donde la concepción
clásica y medieval del universo físico muestra a éste
constituído por esferas concéntricas o “cielos” que giran
alrededor de la tierra. El concepto cristiano, basado en La

Física de Aristóteles, concibe un primer motor movido por
Dios; antecede a este cielo, que es el penúltimo, el “cristalino”
por medio del cual se pasa de las esferas inferiores (o
terrestres) hacia el mundo sobrenatural donde está Dios
(Primun mobile) y hacia el “Empireo” o Paraíso. Se forman
así ocho cielos visibles y tres invisibles.

Los cielos visibles son como esferas compactas cada
una de las cuales contiene un planeta en el siguiente orden:
la Tierra y el círculo de fuego con que se inicia el diálogo,
luego se representa el círculo de la Luna, el de Mercurio,
el del Sol, el de Marte, el de Venus, el de Júpiter, el de
Saturno y el círculo de las estrellas fijas con el Zodíaco en
él. A estos ocho cielos, como queda dicho, se añade el
“Cristalino” el “Primer Móvil” y el “Empíreo” con lo que
se llega al número de once.

El “Coloquio” de Potosí presenta a estos cielos
identificándose con su respectivo planeta y el dios
correspondiente, además todos ellos se hallan relacionados
con las notas musicales 19, no olvidemos que es la música,
según Platón, la que mueve la estructura de los cielos. La



ello no descarta el que científicamente se conocieran obras
más modernas como las de Copérnico o Galileo. Sabemos
que este último se conocía en Charcas pues Alonso Barba
cita el “Sidereus Nuncius” en su obra 22 y en 1650 el capitán
Juan Vazquez de Acuña escribe unos folios (impresos)
titulados “Galileo Galilei, filósofo y Matemático el más
Célebre”, en ellos se dice que Acuña era de la Orden de
Calatrava y que en su texto “recogió de diferentes noticias las
que aquí se dan de Galileo, y las dedicó a Juan de Figueroa
Regidor de la ciudad de Lima, Ensayador mayor de la casa de la
moneda de Potosí, y Familiar del santo Oficio, como a profesor
de las ciencias y curiosidades, que en ellas se hallan”,23 Acuña
estuvo un tiempo en Huancavelica.

Es evidente que la corriente científica de la que
formaron parte personas ligadas al quehacer minero como
Barba y Acuña no influyó en la poética imagen del cielo
a la que la sociedad virreinal se había acostumbrado, donde
los planetas (y sus respectivos dioses) precedían el cielo
espiritual constituído por el Empíreo en el que reinaba
Dios rodeado de sus ángeles; todo ello animado por la
música celestial de la que estaban encargados
simultáneamente (según los casos) ángeles, sirenas y planetas.
La portada de San Lorenzo de Potosí, el lienzo de Cuzco,
el “Coloquio” de las carmelitas y el “Tratado” de Aguilar
son el testimonio de los sueños cosmológicos con los que
adormecía su conciencia la sociedad virreinal.

47

presencia pagana se justifica por la implicancia moral que
adquieren los dioses de la antiguedad a través de los teóricos
del renacimiento como Marcilio Ficino, Perez de Moya y
Alaciati, entre otros. Esta misma relación se presenta en la
Divina Comedia de Dante.20

La relación dios-cielo-planeta se puede ejemplificar
con algunos versos del “Coloquio”, como el que sigue y
que se refiere al “Segundo cielo”.

Mercurio asiste en mi esfera
y aunque es el menor planeta
le adoraron en la tierra
por el dios de la elocuencia
.....es inventor de la música
y por eso entre los astros
 es la estrella única
que baila y da sus saltos
y puesto que hoy se hacen lenguas
en elogios de María,
yo soy el que concurro
a la música y la alegría.

Eichaman supone que el “Coloquio” fue escrito después
de 1687, ya que el manuscrito fue encontrado en el
Convento de Santa Teresa de Potosí que fue fundado en
esa fecha. Lo coloca en la primera mitad del siglo XVIII y
supone que su autora pudo ser una monja. Nosotros
creemos que no se puede descartar la autoría de José de
Aguilar jesuita, o por lo menos su infuencia, ya que en su
“Curso de Filosofía” dice, en la parte referente al “Tratado
del cielo” impreso en Sevilla en 1701(tomo II, pag 525)
“Coelorum structura ita se haber. Supra terram est aqua, supra
aquam aer, supra aèrem primum coelum, quod est fluidum, ut
ian videvimus, in cuius superficie versus nos est Luna; intus verô
magis versus profunditatem est Mercurius, postea Venus, diende
Sol, Mars, Jupiter, Saturnus. Supra hoc Coelum primum est aliud
coelum solidum, quod firmamentum dicitur, in coque sunt stellae,
& sydera fixa, sicut clvius in tabula sua gemmae in annalo.
Sequitur ultimo aliud coelum....appellaturque Impireum Sedes
Dei, & Beatorum Celum.” Como puede verse por este texto
las ideas que se muestran en el “Coloquio” así como en la
pintura cuzqueña eran difundidas por el jesuita limeño
José de Aguilar en sus clases y, probablemente también, en
sus muy famosos sermones.21

Es evidente que, por lo menos en lo retórico, primaba
una concepción cosmológica medieval que se adaptaba a
las imágenes que la intelectualidad virreinal daba al cielo,



48

NOTAS

1 Vega, Antonio de la, Historia y narración de las cosas sucedidas en este
Colegio del Cuzco desde su fundación hasta hoy 1 de noviembre, Dia de
Todos los Santos, año de 1600, pag. 42 y 43. Edición de Vargas Ugarte,
Lima 1948.

2 Nadal, Jerónimo, Imágenes de la Historia Evangélica. Barcelona 1975.
Láminas 98,99 y 135, El libro se publicó por primera vez en 607
bajo el título de Adnotationes et Meditationes in Evangeliae.

3 Taqui Oncoy, textualmente quiere decir “enfermedad de la danza”.
pero con este nombre se conoce el movimiento indígena de carácter
religioso que tuvo lugar en los andes a fines del siglo XVI en un
último esfuerzo por expulsar a los conquistadores. Ver Millones,
Luis (comp.), El retorno de las Huacas. Lima 1993.

4 Keros: vasos ceremoniales de madera, de orígen incaico, que fueron
utilizados por la nobleza indígena durante la colonia.

5 En el libro de fábrica de la iglesia de Carabuco hallamos, en el año
de 1683, varias partidas como las que siguen: "Item de hechura de los
cuatro lienzos grandes cuatrocientos ps." Item treinta libras harpillera para
los lienzos noventaisiete pesos y cuatro reales". "Cien pesos a los carpinteros
de hechu-ra de los cuatro marcos". Firma estas partidas el bachiller cura
de la parroquia Joseph de Arellano. En la nave de la iglesia están
los cuadros reseñados en los documentos, y en uno de ellos hay la
siguiente lectura: "El año de 1669 por el mes de noviembre entró a ser
cura de este pueblo el bachiller Joseph de Arellano quien con devoto selo
adornó la capilla mayor, hizo el coro y compró el órga-no y estos cuatro
cuadros por manos de Joseph López de los Ríos maestro pintor que los acabó
el año de 1684 que fue pro-movido el dicho cura a la mayor de Chucuito
por el Ilustrísi-mo señor D. Joan Queipo del Llano y Valdez Obispo de la
ciudad de La Paz y Sr. del consejo de Su Majestad q. Dios guarde". Como
se ve por el libro de fábrica y la inscripción de los cuadros éstos son
de mano del maestro José López de los Ríos.

6 Gisbert, Iconografía y mitos indígenas en el arte. La Paz 1980.
7 Por Purgatorio la iglesia católica entiende donde van las almas que

mueren en gracia, sin haber pagado totalmente por sus culpas. Allí
purgan sus culpas a fin de ser admitidos en el cielo.

8 Davidson, Gustav, en A Dictionary of Angels (Macmillan, New York
1967) nos dice que  en el libro de Enoch, Leviatán es el dragón del
mar, con carácter femenino. Leviatán es el nombre hebreo de la
diosa Tiamat babilónica. En el salmo 14 la Biblia lo muestra como
un hipopótamo o cocodrilo. Minois George, Historia de los infiernos.
Ed Paidos, Barcelona 1994, pag 209.

9 Navarro, José María, “Una denuncia profética desde el Perú a mediados
del siglo XVIII: el Planctus indorum christianorum in America peruntina”.
 Lima, 2001. pags. 24 y 37.

10 Gisbert, Teresa,  El Paraíso de los Pájaros Parlantes. Ed.Plural, La Paz
1999.

11 Para comprender mejor la concepción del paraíso o cielo como
jardín ver la obra MacDannell Colleen y Lang Bernhard, Historia
del Cielo, Ed. Taurus, Madrid 2001. Ver capítulo “Los placeres del

paraíso renacentista” pags 247-255. Son muy convincentes las
imágenes de Fra Angélico sobre el cielo.

12 Gisbert, op. cit. fig 126.
13 Schenonne, Héctor, Iconografía del Arte Colonial:Los Santos, Vol I;

Buenos Aires 1992, ver Bernardo de Claraval (pag 191) que es un
santo ligado a los símbolos de la pasión.

14 Gisbert, El Paraíso de los Pájaros Parlantes, el capítulo “Los otros” pag.
264  Ed. Plural. La Paz 1999.

15 Platón, La República, (Libro X: De la estructura del universo). Gisbert-
Mesa, Arquitectura Andina, La Paz 1997. 

16 Mujica Pinilla, Ramón, El arte y los sermones en el “Barroco Peruano”.
Banco de Crédito. Lima 2002.

17 Eichman, Andres, “El coloquio de los once cielos”. Una obra de teatro
breve del Monasterio de Santa Teresa de Potosí. en “ Historia y Cultura”
Ns. 28 y 29, la paz 2003. 12. Eichman, op. cit. pag 112.

18 Serafines, Querubines, Tronos, Potestades, Dominaciones, Princi-
pados, Virtudes, Arcángles y Angeles.

19 Eichman, en op.cit. pag 97 dice: Según Pitágoras el movimiento de
los planetas y el de la esfera de las estrellas fijas, producen un sonido
universal que el hombre es incapaz de percibir...Este sonido equivale
a las vibraciones de las ocho cuerdas que componen... la escala
musical, en el siguiente orden: la Luna (mi), Mercurio (Fa), Venus
(Sol), el Sol (La), Marte (Si), Júpiter (Do), Saturno (Re), y el Firma-
mento (Mi agudo).

20 La Divina Comedia de Dante fue bellamente ilustrada por Giovanni
de Paolo, un pintor de la escuela sienesa contemporáneo del gran
poeta John Pope-Hennessy, Paradiso, The illuminations to Dante’s
Divine Comedy by Giovanni di Paolo, Thames and Hudson London
1993). En la ilustración que muestra cuando Dante y Beatriz llegan
al círculo de las estrellas fijas, se ven los siete círculos correspondientes
a los respectivos planetas, diferenciados por colores. En el centro
está el signo zodiacal “géminis” y al pie la representación de los
planetas personificados con el dios correspondiente, desde el Sol
en su carro de fuego hasta Saturno. La representación del universo
material como una serie de circulos concéntricos también puede
verse en el pintor español Juan Ricci, que su obra inédita que se
guarda en Montecasino (Mss 469 pags 31 y 32) cuando describe los
primeros días de la creción se ve a Cristo y su Madre en el empíreo
dentro de círculos concéntricos (que a veces se interpretan como
arco iris). Ver Ricci, La Pintura Sabia, Edición de Fernando Marías
y Felipe Pereda, Madrid 2002, pag.72ss.

21 Para la biografía de Aguilar ver Barnadas Josep, Diccionario Histórico
de Bolivia, Sucre 2002, Tomo I, entrada correspondiente. Aguilar
es incluído por Francovich Guillermo, en La Filosofía en Bolivia. Ed.
Juventud, La Paz 1966, pag 33 ss.

22 Gisbert, Teresa, Literatura Virreinal en Bolivia. Ed. UMSA. La Paz
1968. Capítulo “La literatura científica”, pag. 116 a 118.

23 Vargas Ugarte, Rubén, Impresos Peruanos (1584-1650), Lima 1953,
pag. 237.







os decenios después de la independencia
del Perú, Manuel Ascencio Segura, hombre
de ingenio aplebeyado –nos recuerda el
investigador Antonio Cornejo Polar– se

burlaba de que en las honras fúnebres en Lima del Mariscal
Gamarra se hubiese reutilizado un túmulo dedicado a las
honras fúnebres de virreyes y otros mandatarios coloniales;
aunque lo más ofensivo parecía ser los epitafios escritos en
griego y latín, incomprensibles para los asistentes a dichas
exequias.

En el fondo… –nos dice Cornejo Polar– lo que irrita a Segarra
no es tanto la reiteración de ornamentaciones coloniales
cuanto la persistencia de una discursividad que se dice a sí
misma y no considera para nada su comunicabilidad con los
asistentes.
(Cornejo-Polar, 1994, 12-13)

En este caso, y muchos similares, podríamos empezar
por preguntarnos si en efecto la imagen, lo visual, en estos
primeros decenios del período independentista suponía
una mera ornamentación inofensiva, tolerada o auspiciada,
casi invisible, o si por el contrario al igual que la palabra
–oral y escrita– aunque más lentamente, iba sufriendo un
proceso de resimbolización apropiada para una
comunicación poco erudita y por ello englobadora así
mismo de un público más amplio acostumbrado, como
sabemos, a consumir un imaginario religioso vasto y diverso.
       Por mucho tiempo políticos e intelectuales reclamaron
la presencia fuerte de una cultura colonial inalterada. José
Martí insistió en algunas ocasiones que la colonia seguía

viviendo en la República. Y tuvo razón en cierta medida.
Volvamos nuestros ojos a la cultura material. Pensemos en
que durante el siglo XIX se siguieron utilizando técnicas
constructivas, planos y ornamentación para la arquitectura
civil y eclesiástica que parecían guardar estrecho vínculo
con sus antecesores coloniales; no se diga en la escultura
devocional cuyas figuras emblemáticas y sus formas de
representación y consumo casi no sufrieron alteraciones
debido a la demanda de millares de fieles que parecían
mantener aún una práctica religiosa acorde con aquella
piedad barroca que se había consolidado durante el siglo
XVIII.

Pero Martí, como muchos otros, tuvo razón solo
parcialmente ya que tanto en la literatura como en la
arquitectura civil monumental como en las artes plásticas,
especialmente en el dibujo y la pintura, se pueden empezar
a desentrañar contenidos y formas nuevas e intenciones
políticas o cívicas de una manera tangencial y solapada
(Cornejo-Polar, 1994, 15).

Aunque en buena parte de los países latinoamericanos,
aún no podamos hablar de modernas disquisiciones estéticas
planteadas y analizadas públicamente y en donde el arte
cobra una cierta independencia, parece estar claro que las
imágenes empezarán a responder a nuevas historias que
evidencian procesos lentos de desacralización del mundo
y de la historia, pero –y esto es importante– oscilando aún
entre la simultaneidad contradictoria de dos tiempos diversos,
con sus racionalidades diferenciadas en la conciencia de un solo
sujeto (Cornejo-Polar, 1994, 17).

Comencemos, entonces, nuestra historia aterrizando
en una de las regiones artísticamente más sobresalientes

51



en Sudamérica durante el período de la Colonia: la
Audiencia de Quito. Pocos años más tarde de su
independencia sería parte de la Gran Colombia y
definitivamente la República del Ecuador en 1830. Por
aquellos años se daría inicio a procesos simultáneos para
imaginar y crear la Nación, procesos que incluirían de
manera irreversible la formulación de narrativas visuales
como parte de discursos enunciados desde los diversos
sectores de poder –el Estado, la Iglesia, la nueva burguesía
terrateniente y los emergentes agroexportadores– narrativas
que serían leídas de diversa manera según los distintos
grupos receptores.

Tomemos como ejemplo uno de los encargos más
sintomáticos de estos primeros años demandado al pintor
Antonio Salas (1780-1860), entonces el más exitoso artista
de la época. En 1824 fue solicitado por el general venezolano
Juan José Flores, aliado de Bolívar, para retratar varios
generales destacados en los procesos de independencia de
Quito, consolidación de la Gran Colombia y victoria final
en Tarqui (1829), contra los ejércitos peruanos. Finalmente
en 1830 el “Ayuntamiento de Quito” o Distrito del Sur fue
nombrado Estado libre con Flores al mando. A partir de
entonces se le encargó al pintor un nuevo grupo de retratos
y con ello completó 24 personajes (Vargas, 1975). Todos
fueron pensados y pintados para figurar en una galería
originalmente privada, aunque demandaban de un público
que empezara a exaltar nuevos valores cívicos, a concebir
un nuevo grupo –el militar– como el gran creador de la
“Patria Moderna”. Pintados de cuerpo entero, sobre un
pedestal corrido, de poses, trajes y gestos similares, lo único
que les distingue son los rasgos de sus rostros, carnosos,
llenos de vida y energía. En contraste, los cuerpos son
planos, las charreteras y demás bordados de sus uniformes
resaltan por la aplicación de sobredorados, propios de la
pintura religiosa barroca. Un verdadero mélangé entre las
nociones plástico simbólicas de un retratismo Neoclásico
asimilado débilmente y una práctica decorativa barroca
aún persisten te.¿Podríamos hablar de un caso, entre muchos,
de “conflictividad plástica” en donde los creadores de
imágenes, al igual que los literatos, empezaban a apropiarse
de modelos nuevos que redimensionaban en función de
las necesidades expresivas de las nuevas formaciones sociales
y el surgimiento de una retórica burguesa, republicana y
liberal? (Moraña, 1994, 42).

Mas, Antonio Salas, aunque privilegiado por haber
sido reconocido como el pintor más admirado de la primera
mitad del siglo XIX, nunca pudo, supo o quiso abandonar
del todo el lenguaje plástico del barroco, solicitado en la
mayoría de comisiones religiosas, que recibió desde los

52



53

sectores públicos o privados. Por ello, no debe llamarnos
la atención que tanto él como muchos otros pintores
decimonónicos quiteños guardasen celosamente en sus
talleres, decenas de grabados antiguos de los cuales seguían
reproduciendo imágenes; y cuadros, esculturas o marcos
coloniales, un incipiente coleccionismo particular, cosa
que puede observarse en el  mismo inventario de los bienes
de Salas realizado en 1824. (Vargas, 1975, 9-11).

Tampoco extrañe que muchos pintores durante todo
el siglo “restaurasen” o “retocasen” obra colonial de
importancia. El mismo Salas, cofrade de Nuestra Señora
del Rosario en la capilla de la iglesia dominica de Quito,
se comprometió en 1823 a retocar 37 lienzos grandes, 10
medianos y 12 chicos. Al parecer, la capilla y todos sus
adornos estuvieron totalmente renovados para la sesión de
los cofrades el 4 de abril de 1830 en la cual se decidió la
participación y salida en la procesión del Viernes Santo de
los más importantes personajes de la época según riguroso
ordenamiento. Poderosa como seguía siendo dicha cofradía,
advertimos la incorporación de figuras relevantes militares
a los cuales Salas ya había retratado, como vimos, por
pedido del general Flores a quien entonces le tocó presidir
dicha procesión, guión en mano. Otros participantes
retratados por Salas fueron el general Vicente Aguirre,
amigo íntimo de Sucre, nombrado Huésped. El coronel
Comandante General de Armas Isidoro Barriga haría el
papel de Centurión, bogotano, entonces jefe del Estado
Mayor General en Quito y quien se casaría con la marquesa
de Solanda, viuda del Mariscal Sucre, presente en esta
ocasión en lo que se denominaba el Convite de las Señoras.

Parece estar claro el proceso de secularización que iba
sufriendo la Iglesia Católica y el uso público de los espacios
a efectos de señalar simbólicamente el accionar de los
nuevos estamentos de poder. Los artistas, o muchos de
ellos, se convirtieron en aliados estrechos de estas
importantes transformaciones sociales, tema desarrollado
en otros artículos.

También parece evidenciarse que en general el
intelectual, pintores algunos de ellos y en el caso de Ecuador
muy influyentes.

Orgánicos o marginales, ideólogos o enemigos del poder,
ubicados en el seno o en las adyacencias de las emergentes
instituciones burguesas… desde los albores de la emancipación
[se convierten los intelectuales] en la piedra de toque de un
imaginario nacionalista en el que los discursos metropolitanos,
procesales y redimensionados por la elite criolla, se funden
con las nuevas utopías que guían la vida independiente de



54

América Latina.
(Moraña, 1994, 43).

Es el derecho que tendrán los hombres libres de crear
su producción simbólica y en el proceso de crear la Nación,
recordando u olvidando selectivamente ya que este proceso es
al final un simulacro, una interpretación de lo que se desea
ser (Achugar, 1994).

Rescato de estas páginas algunos puntos que han ido
surgiendo: la importancia de lo visual o las narrativas
visuales en la construcción simbólica de la Nación, la no
linealidad de dicha construcción, es decir la superposición
de valores tradicionales coloniales, premodernos y aquellos
considerados progresistas, liberales y/o modernos, una
suerte de selección deliberada en ocasiones, inconsciente
en otras; la consideración de un público menos pasivo
aunque este público sea aún una población pequeña,
poderosa; un público al que se cree o desea permeado por
el civismo, un civismo –una forma de secularización– que
penetrará en los espacios más recónditos de las mismas
iglesias.

La cita siguiente dice mucho sobre el pensamiento
ecléctico que se iba generando.

Las artes –nos decía en 1894 el literato y político
conservador ambateño Juan León Mera– no solamente
son un lujo de la humanidad civilizada, sino hijas de un
pensamiento divino destinadas a servirla útilmente y hacerla
más llevadera la vida.
(Mera [1894], 1987, 292).

Enfilo mi propuesta hacia aquello del recuerdo u olvido
selectivo, ejercicio que harían ciertos artistas decimonónicos
sobre el arte, los artistas o las imágenes coloniales a modo
de “rescate” de valores propios para afirmar la nueva
república ecuatoriana. Sin embargo, tengamos cuidado en
no confundir otro fenómeno que corría paralelo, aquel
que podríamos denominar como continuismo colonial, cosa
que efectivamente se dio durante todo el siglo en manos
sobre todo de los sectores populares. La demanda del arte
y la artesanía barroca religiosa era tan fuerte aún que a la
vuelta a Quito de Chile en 1856 de otro gran pintor de la
segunda mitad del siglo, Luis Cadena, se dice que:

Instaló su estudio con propósito firme de dar expansión a su
fantasía de artista, pero las condiciones sociales le obligaron
a pasar por la copia asfixiante de santos y vírgenes, único
camino posible para los pintores pobres que tienen que vivir
de su trabajo.
(Navarro, 1945, 228).

Corroboremos lo anterior transcribiendo uno de los
tantos testimonios que sobre arte quiteño he recogido de
los viajeros decimonónicos. Se trata de las palabras de
Alfonso Stübel, un vulcanólogo alemán, extraordinario
dibujante y promotor del paisajismo y de la ilustración
científica en Ecuador que estuvo por estas tierras entre
1870 y 1874.

Quito es el emporio de la pintura de toda Sudamérica. Más
de una docena de pintores están ahí ocupados todo el año
en elaborar cuadros de santos que se venden en el mismo
país o fuera de él. Esta industria –el precio de las pinturas
se calcula menos por la ejecución que por su tamaño– se
limita casi exclusivamente a la copia en serie de conocidos
originales; sólo pocos de los pintores nativos han intentado
creaciones propias o han adquirido alguna habilidad como
retratistas. En Quito no hay una escuela de pintura; el arte
va pasándose por herencia, como antiguamente entre nosotros
en la Edad Media, con más frecuencia de padre a hijo o de
maestro a discípulos; así, lo esencial ha quedado a cargo del
talento individual y del empeño de cada uno.
(Bröckman y Stüttgen, 1996).

Es evidente que su preocupación por la originalidad
del artista y la incorporación a su paleta de una amplia
temática, pasaban por el cedazo de un científico educado
principescamente en Leipzig y permeado por el espíritu y
las prácticas del romanticismo alemán.

Pero, a pesar de estas conocidas aseveraciones que se
repiten en boca de muchos escritores o cronistas
decimonónicos, dentro y fuera de la región de Quito, me
pregunto si efectivamente se trataba tan solo de la copia en
serie de conocidos originales una monótona y mecánica respuesta
a una práctica agonizante –la barroca– que aún tenía
importantes cultores y consumidores no solo en Quito sino
en toda América Latina.

Al parecer, y esta es justamente mi propuesta, si bien
existió un continuismo barroco hasta aproximadamente la
década de 1880 para el caso ecuatoriano, por estos mismos
años se dio otro movimiento: el retorno deliberado a un
período sobresaliente del arte colonial quiteño, los últimos
decenios del siglo XVII y la primera mitad de la centuria
siguiente, es decir, el arranque y consolidación del barroco
quiteño.

Quisiera que se comprendiese, o al menos reflexionase
sobre este afán de revisitar la colonia selectivamente como
una de las vías elegidas en la construcción de “lo nacional”
para el caso ecuatoriano, parcialmente como un elogio
solapado de la conquista, una añoranza al período colonial
y por extensión una reivindicación del imperio español,



55

cosa que también sucedió en muchas de las celebraciones
independentistas (1852, 1892). Por ello se le vio al exitoso
barroco quiteño como un pilar histórico artístico sobre lo
que se debía partir y construir. Me atrevo a pensar que, se
recurría a la colonia en parte como un modelo para la
producción y reproducción de la arquitectura y el arte
religiosos y que este proceso de revisitar lo colonial, muy
de corte romántico provino de sectores mayoritariamente
conservadores, aunque ciertos liberales también se dejaron
seducir por la idea de unas imágenes tan bellas e impactantes.
A fin de cuentas también se trataba de un retorno a “lo
propio”.

Esto fue lo que sucedió con la figura del primer artista
barroco de la Audiencia de Quito, Miguel de Santiago,
único pintor mestizo de la época mencionado con nombre
y apellido en tasaciones de obra de aquellos años y
posteriores, en discursos de las sociedades ilustradas del
último cuarto del siglo XVIII, en informes de políticos y
científicos ilustrados como Eugenio Espejo o en manos y
escritos de nuestro primer historiador el jesuita Juan de
Velasco.

Uno de los temas más interesantes de la figura de
Miguel de Santiago, que hace obras desde mediados del
XVII y durante el primer decenio del XVIII, y lo que hemos
denominado en artículos anteriores como el siglo de oro
de las artes quiteñas, fue la utilización tanto del artista
precursor, cuanto del período, como un punto de apoyo
y referencia a los historicismos y nacionalismos que se
desarrollaron particularmente para el caso quiteño durante
la segunda mitad del siglo XIX, en la conformación múltiple
del arte romántico de la época.

Este fenómeno de revitalización de las artes del barroco
quiteño –sobre todo en pintura y dibujo– se dio al parecer
en unos años en que las referencias a la Colonia por parte
de ciertos sectores tradicionales de los terratenientes serranos
se empezaban a percibir con nostalgia, nostalgia de un
momento de esplendor que se debía recuperar ante la crisis
que la Escuela de Quito había sufrido durante las primeras
décadas del siglo XIX. Santiago simbolizaría la figura clave
en el proceso de apropiación del medio a través de la
inclusión de temas locales como los milagros o cuadros
históricos, los paisajes de su realidad circundante y los



56

retratos de personajes relevantes de la sociedad quiteña,
amén de sus aportes a una técnica pictórica más libre, más
creativa y más “profesional” (léase “clásica”).

Un primer intento por echar una mirada retrospectiva
se dio desde los sectores oficiales cuando en 1849 se creó
en Quito la segunda escuela de arte del país, después de
aquella fundada en Cuenca por Bolívar en 1822, y a la cual
se bautizó con el nombre de nuestro pintor: “Liceo de
Pintura Miguel de Santiago”. Dirigida por el dibujante
francés de paso por Quito, Ernest Charton, y auspiciada
por el influyente y adinerado quiteño Ángel Ubillús, este
liceo duró menos de dos años aunque en él se formaron
destacados artistas como Ramón y Rafael Salas, Agustín

Guerrero, Luis Cadena, entre otros. Fue el primer intento
por formalizar la enseñanza metódica y clásica de las artes
pictóricas.

Apoyada en las bases del anterior liceo, en 1852 se
abrió otro centro: la “Escuela Democrática Miguel de
Santiago” que duró hasta 1859, año en que se cerró debido
a la convulsión política interna que vivía el país, tras una
nueva invasión del Perú. Ésta estuvo vinculada al taller del
mencionado pintor conservador Antonio Salas y su
fundación obedeció a razones no solo artísticas sino políticas.
Durante su inauguración se festejó el aniversario de la
revolución marcista (por el mes de marzo) de 1845 o fin
del poder totalitario y abusivo del primer presidente de la



República, el militar venezolano Juan José Flores (1830-
1845) y los discursos hicieron alusión a la necesidad de
erradicar el conservadurismo ¿escudado? tras la religión
(Navarro 1991, 232). El caballo de batalla del nuevo arte
debía ser el de lanzarse a la invención y a la originalidad
para tomar un carácter nacional... para no mendigar la
ciencia y la inspiración en las naciones que llevan la
vanguardia de la civilización (en: Vargas 1971, 15), sin
olvidar el estudiar la Constitución de la República y los
principales elementos del derecho público (Navarro, 1945,
179). Cuán lejanos parecían aquellos años en que Salas
servía con fervor los intereses del Estado f loreano.

Esta Escuela promovió el primer concurso de arte en
la historia del país. Es interesante advertir que entre aquellos
premios o participaciones se encontraban obras en las que
se copiaba y transcribía literalmente cuadros coloniales, tal
el caso de la serie Los Reyes de Judá atribuida a Nicolás Javier
de Goríbar, discípulo de Miguel de Santiago, realizada por
Vicente Pazmiño ¡y a la cual se le otorgó el sexto
premio!(Kennedy, 1992). Es decir, la copia a obra barroca
colonial no solo era una práctica institucionalizada a modo
de modelos, sino que también podía estar sujeta a concurso
y ser premiada. Aún se valoraba, a pesar de los discursos,
no solo la originalidad sino el oficio del pintor. Está claro
que el siglo de oro de las artes quiteñas era abordado o
enfrentado por estas nuevas escuelas como una práctica de
recuperación historicista y formación simbólica de las
naciones y el nacionalismo muy en boga con el espíritu
romántico de la época. En 1861, el escritor romántico Juan
León Mera rememoraba la creación de las escuelas
mencionadas:

No ha muchos años cuando la paz bienhechora tendía sus
brazos a nuestra desgraciada patria, varios ilustres ciudadanos
i hábiles artistas, fundaron en Quito una escuela de pintura
bautizándola con el nombre de Miguel de Santiago. Proponíase
honrar la memoria de este famoso profesor, establecer un
verdadero sistema de enseñanza, impeler a la juventud
dedicada al estudio de la pintura por vía del progreso i
estimularla mostrándole a gran altura el nombre de Santiago,
corrió la meta a que debía unir con todos sus esfuerzos...
(Mera, 1861, 146).
Miguel de Santiago, según el mismo Mera, tuvo la

honra de crear una escuela y establecer el buen gusto de su
patria para la pintura. (Mera, 1861, 145).

Durante la segunda mitad del siglo XIX una de las
formas de aprendizaje siguió siendo la de acudir a los
modelos más destacados de la Colonia que se hallaban en
iglesias y conventos. El país contaba con un solo museo de

arte en estado calamitoso. La imitación de modelos
anteriores coloniales, así como la imitación de imágenes
barrocas o neoclásicas europeas fue aceptada en el medio,
tanto por los mismos artistas cuanto por el público
consumidor. Aunque, como dijimos, al parecer el uso de
modelos locales era selectivo prefiriéndose el período
barroco con Santiago y Goríbar como los máximos
representantes, al rococó del último cuarto del siglo XVIII
y las primeras tres décadas del XIX, encabezado por pintores
como Bernardo Rodríguez y Manuel de Samaniego y que
en su momento habían tenido gran éxito fuera de las
fronteras.

Recurramos nuevamente al intelectual conservador
Mera quien definía a Samaniego y Salas, su discípulo, como
los pintores “modernos” pero decía que:

El primero dio en amanerado: dibujaba y pintaba sometido
a la influencia de hacer figuras bonitas y amables, y nada
más, pero que así se alejaban de lo ideal como de la naturaleza.
Con todo, esto no quiere decir que no tuvo sus aciertos. Salas
se libró felizmente de ese defecto, pues si recibía lecciones de
Samaniego, era apasionado de Miguel de Santiago, y pasaba
con frecuencia largas horas contemplando los lienzos del gran
maestro en los claustros de San Agustín y aún copiando
trozos de ellos para imitar en lo posible el dibujo, el colorido
y la expresión en sus cuadros.
(Mera, 1894, p. 304).

Este proceso de recurrencia a modelos coloniales del
barroco “clásico” quiteño parece haber continuado hasta
entrado el siglo XX. En este sentido resulta ilustrativo
conocer que en 1905 el destacado pintor romántico Joaquín
Pinto copió a lápiz una de las obras de la serie de la Vida
de San Agustín  de Santiago: El Milagro del peso de las ceras
(Museo Casa de la Cultura Ecuatoriana, Quito). Pinto basó
muchas de sus pinturas religiosas en las enseñanzas tanto
de Santiago como de su discípulo Goríbar (Joaquín Pinto
1983-1984, s.p.).

Entre los muchos maestros de Joaquín Pinto, quizás
los más relevantes fueron Nicolás y Manuel Cabrera que
en 1859 se habían hecho cargo de su educación. Con ellos
siguió aprovechando de los modelos traídos de Europa por
Luis Cadena. Paralelamente por esta misma época se propuso
copiar los Profetas pintados por Goríbar en la Compañía, de cuyo
estudio sacó mucho provecho, nos dice José Gabriel Navarro
(Navarro, 1945, 232-233).

Se pensaba, entonces, que tanto Miguel de Santiago
como su discípulo Goríbar no habían sido copistas sino
creadores, aunque ahora sabemos que precisamente buena
parte de la serie de San Agustín fue inspirada en grabados

57



del flamenco Schelte de Bolswert, y que los Profetas de la
Compañía de Jesús atribuida a Goríbar también tiene
referentes de grabados europeos. En el fondo, el espíritu
neoclásico que imperaba entonces podía sentirse más a
gusto con estos ejemplos de un barroco más clásico, como
lo llamé al inicio de este artículo.

La importancia de las obras de Miguel de Santiago
parece haberse convertido en cuestión de Estado. Según
Celiano Monge, en 1865 el presidente conservador Gabriel
García Moreno, había cancelado el dinero necesario para
retirar una demanda que en contra de los agustinos había
interpuesto la escuela anexa a San Agustín por falta de
pago a los maestros. Esto evitó que se confiscaran los
cuadros de Santiago, tras un peritaje y avalúo realizado por
Luis Cadena y Rafael Salas, los más destacados pintores de
la época (Pérez Concha, 1942, 101). Años más tarde se
encomendaría al escultor español González y Jiménez la
clasificación de éstos dando pie a nuevas discusiones en
torno a la misma (Pérez Concha, 1942, 90).

Como dijimos, este fenómeno artístico de la
construcción de un historicismo propio Neobarroco, que
insistía en el aprecio y valoración no solo del objeto
patrimonial sino en la exaltación y reconocimiento de la
individualidad de los artistas, fue promovido desde los
sectores de la elite conservadora terrateniente serrana y
tuvo su correlato en la literatura del arte ecuatoriano, tal
el caso de Juan León Mera. Este había escrito en 1861 un
artículo sobre Miguel de Santiago en el que se decía que:

En los tiempos de la Colonia –decía el mismo Mera– y hasta
algunos años después, el Gobierno y la nobleza gustaban de
gozarse con los frutos de las Artes, pero despreciaban a los
artistas… ahora se comprende la importancia de las Bellas
Artes y se quiere de veras su adelanto, como provecho y como
honra nacionales.
(Mera, 1894, pp. 315-316).

Sin embargo, los liberales más acérrimos como José
Peralta juzgaban duramente la colonia y la calificaban de
un largo período de opresión colonial y oscurantista:

‘Ilustrar a las masas populares –decía Peralta– propagar la
ciencia moderna en las esferas superiores de la intelectualidad,
desarrollar la riqueza pública y el comercio, dar vida a todas
las industrias, atraer la inmigración y poblar nuestro territorio,
cruzarlo de ferrocarriles, proteger el trabajo… En fin, levantar
al Ecuador de la postración en que lo dejaron tantos años
de opresión clerical y oscurantista’. (Monteforte, 1985,
170).

58



59

En el fondo, creo que el arte barroco fue utilizado por
los conservadores en el Romanticismo quiteño como una
forma de legitimar la herencia hispánica y justificar la
política colonial y las glorias de España sentando las bases
de una nación católica, cosa que se evidenció con García
Moreno.

A esta altura creo que es pertinente echar un par de
notas sobre el tema de los modelos románticos. Si bien
hemos centrado nuestro discurso en mirar el modelo del
barroco quiteño, sobre todo como un referente para el arte
religioso del XIX, también es cierto que hubo otros artistas
románticos europeos como Rembrandt por ejemplo, que
tuvieron gran impacto en las corrientes Neobarrocas del
momento. Por otra parte, aunque este no sea el lugar de
discusión, creo que conviene cerrar esta intervención con
una cita de Javier Sasso sobre Romanticismo y política en
América Latina y que nos permite pensar este momento
de manera más abierta y menos estructurada, así como la
necesidad precisamente de ir indagando sobre estos
fenómenos que conviven, se encuentran y desencuentran
y que son aún poco conocidos en el campo de las narrativas
visuales.

La conciencia romántica, como tal, puede conducirnos tanto
al neofeudalismo como al republicanismo militante, al
comunitarismo como a la exaltación del individuo, al retorno
a la fe religiosa como a su definitivo abandono, tanto a la
mística del progreso como a su rechazo frontal, así como
también, en vena conciliatoria, al llamado por Marx
“socialismo pequeñoburgués”. Semejante divergencia, instalada
desde siempre en ella, no comparable, por ejemplo, a la
pluralidad interna de los positivismos, unidos, aún en la
discordia, por ciertos tópicos obligados, pues ni la validez
ejemplar de la ciencia ni la confianza en la evolución
progresiva de las sociedades pueden verse conmovidas por las
profundas divergencias entre concepciones como la de Comte
y Spencer. Por todo lo cual…la reconsideración… aquí intentada
conduce a abandonar el empeño por someter la actividad de
historiar ideas a la necesidad de agruparlas en una escena
homogénea, cuya articulación es coronada por un rótulo
pretendidamente definitorio. (Sasso, 1994, 88).



BIBLIOGRAFÍA

Achugar, Hugo, “El parnaso es la nación o reflexiones a propósito de la
violencia de la lectura y el simulacro”, en: Beatriz González y otros comps.
Esplendores y miserias del siglo XIX. Cultura y sociedad en Amèrica Latina, Caracas:
Monte Avila Editores Latinoamericana C.A., 1994, pp. 53-70.

Borja, Luis F., “Algo sobre arte quiteño”, Boletín de la Academia Nacional de
Historia 40 (Quito, julio-dic., 1936): 55-63.

Bröckmann, Andreas y Michaela, Stüttgen, Tras las huellas. Dos viajeros
alemanes en tierras latinoamericanas, Santa Fe de Bogotá: Banco de la República,
Biblioteca Luis Angel Arango, 1996.

Cornejo-Polar, Antonio, “La literatura hispanoamericana del siglo XIX:
continuidad y ruptura. (Hipótesis a partir del caso andino)”, véase B.González
y otros comps., Esplendores y miserias del siglo XIX, pp.11-23.

Giraldo Jaramillo, Gabriel, Pinacotecas bogotanas, Bogotá: Ed. Santafé, 1956.

González Stephan, Beatriz; Lasarte, Javier; Montaldo, Graciela, y Duque,
María Julia, comps., Esplendores y miserias del siglo XIX. Cultura y sociedad en
Amèrica Latina, Caracas: Monte Avila Editores Latinoamericana C.A., 1994.

Harrison, Regina, Entre el tronar épico y el llanto elegíaco: simbología indígena
en l a poesía ecuatoriana de los siglos XIX-XX, Quito: Ediciones Abya Yala/
Universidad Andina Simón Bolívar, 1996.

Herrera, Pablo, “Las bellas artes en el Ecuador”, Revista de la Universidad del
Azuay, 3 (Cuenca, mayo, 1890): 223-227; 17 (octubre, 1891): 148-150.

La Iglesia en América: evangelización y cultura, Pabellón de la Santa Sede,
Sevilla: Exposición Universal de Sevilla, 1992.

Iglesias, Fr. Valentín, Miguel de Santiago y sus cuadros de San Agustín, Quito:
Prensa Católica, 1922, 4ta. ed.

Joaquín, Pinto, Exposición antológica, curaduría y textos de Magdalena Gallegos
de Donoso, Quito: Museo del Banco Central del Ecuador, dic. 1983-marzo
1984.

Kennedy, Alexandra, “Algunas consideraciones sobre el arte barroco en
Quito y la ‘interrupción’ ilustrada (siglos XVII y XVIII”, en: Alexandra
Kennedy ed., Arte de la Real Audiencia de Quito, siglos XVII y XIX. Patronos,
corporaciones y comunidades, Hondarribia: Editorial Nerea, 2002.

“Del taller a la academia. Educación artística en el siglo XIX en Ecuador”,
Procesos Revista Ecuatoriana de Historia 2 (Quito, 1992): 119-134.

“La esquiva presencia indígena en el arte colonial quiteño”, Procesos Revista
Ecuatoriana de Historia 4 (Quito, 1993): 87-101.

“La pintura en el Nuevo Reino de Granada”, en: Ramón Gutiérrez coord.,
Pintura, escultura y artes útiles en Iberoamérica. 1500-1825, Manuales de Arte
Cátedra, Madrid: Ediciones Cátedra S.A., 1995, 139-157.

“Circuitos artísticos interregionales: de Quito a Chile. Siglos XVIII y XIX”,
Historia 31 (Santiago, 1998): 87-111.

“Miguel de Santiago (c. 1633-1706): la creación de la Escuela Quiteña y su
recreación en el siglo XIX” (en prensa).

Kennedy, Alexandra y Ortiz, Alfonso, “Reflexiones sobre el arte colonial
quiteño”, en: Enrique Ayala ed., Nueva Historia del Ecuador, Vol. 5, Epoca
Colonial III, Quito: Corporación Editora Nacional/Grijalvo, 1989, 163-
185.

Mera, Juan León, “Miguel de Santiago”, El Iris. Publicación literaria, científica
y noticiosa 9 (Quito, 20 de noviembre, 1861): 141-147.

“Conceptos sobre las artes (1894)”, Teoría del arte en el Ecuador, estudio
introductorio Edmundo Ribadeneira, Biblioteca Básica del Pensamiento
Ecuatoriano XXXI, Quito: Banco Central del Ecuador/Corporación Editora
Nacional, 1987, 291-321.

Monteforte, Mario, Los signos del hombre. Plástica y sociedad en el Ecuador,
Cuenca/Quito: Pontificia Universidad Católica del Ecuador/Universidad
Central del Ecuador, 1985.

Moraña, Mabel, “De La Ciudad Letrada al imaginario nacionalista: con-
tribuciones de Angel Rama a la invención de Amèrica”, véase B. González
y otros comps., Esplendores y miserias del siglo XIX, pp-41-52.

Navarro, José Gabriel, Artes plásticas ecuatorianas, México: Fondo de Cultura
Económica, 1945.

La pintura en el Ecuador. Del XVI al XIX (c. 1950), Quito: Dinediciones,
1991.

Ortiz Crespo, Alfonso y Terán, Rosemarie, “Las reducciones de indios en
la zona interandina de la Real Audiencia de Quito” en: Ramón Gutiérrez
coord., Pueblos de indios. Otro urbanismo en la región andina, Col. Biblioteca
Abya Yala I, Quito: Ediciones Abya Yala, 1993, 205-255.

Palmer, Gabrielle, Sculpture in the Kingdom of Quito, Albuquerque: University
of New Mexico Press, 1987. Existe una traducción al castellano de Alfonso
Ortiz Crespo, La escultura en la Audiencia de Quito, Quito: I. Municipio de
Quito/Dirección de Educación y Cultura, 1993, sin ilustraciones.

Pareja Diez-Canseco, Alfredo, Vida y leyenda de Miguel de Santiago, México:
Fondo de Cultura Económica, 1952.

Perelló, José, Eloy Alfaro y sus victimarios, Buenos Aires: Olimpo, 1931.

Pérez Concha, Jorge, “Miguel de Santiago”, Boletín de la Academia Nacional
de Historia Vol. XXII (Quito, 1942): 82-102.

Rodríguez Aguilar, María Inés; Miguel, José Ruffo, “El Barroco Colonial
como estrategia comunicacional para la legitimación del pasado hispánico”,
en Barroco Iberoamericano. Territorio, Arte, Espacio y Sociedad, dir., Ana María
Aranda, Ramón Gutiérrez, Arsenio Moreno y Fernando Quiles, T. II, Sevilla:
Universidad Pablo de Olavide/Ediciones Giralda, 2001, pp. 963-974.

Sebastián, Santiago, El Barroco Iberoamericano. Mensaje iconográfico, Madrid:
Ediciones Encuentro, 1990.

Los siglos de oro en los virreinatos de América 1550-1700, Catálogo de exhibición
curada por Joaquín Bérchez, Museo de América, 23 nov. 1999-12 feb. 2000,
Madrid: Sociedad Estatal para la Conmemoración de los Centenarios de
Felipe II y Carlos V, 2000.

Terán E., P. Enrique, Guía explicativa de la pinacoteca de cuadros artísticos y
coloniales del convento de San Agustín, precedidas de las biografías del P. Basilio
de Ribera y Miguel de Santiago, Quito: Bona Spes, 1950.

Terán Najas, Rosemarie, Arte, espacio y religiosidad en el convento de Santo
Domingo, Serie: Estudios y Metodologías de Preservación del Patrimonio
Cultural 4, Quito: Proyecto Ecuador-Bélgica, 1994.

Vargas, Fr. José María, Arte quiteño colonial, Quito: Litografía e Imprenta
Romero, 1944.

Miguel de Santiago y su pintura, Discurso de incorporación como miembro
de número en la Academia Nacional de Historia y contestación de J. Roberto
Páez, Quito: Ed. Santo Domingo, 1957.

El arte ecuatoriano, Quito: Ed. Santo Domingo, 1964.

El arte religioso en Cuenca, Quito: Ed. Santo Domingo, 1967.

Los pintores quiteños del siglo XIX, Quito: Ed. Santo Domingo, 1971.

Antonio Salas y los Generales de la Independencia, Quito: Pontificia Universidad
Católica del Ecuador, 1975.

Miguel de Santiago y su Doctrina Cristiana, Quito: Ed. Royal, 1981.

Vives Mejía, Gustavo, Presencia del arte quiteño en Antioquia, pintura y escultura,
siglos XVIII y XIX, Medellín: Universidad EAFIT-Fondo Editorial, 1998.

Webster, Susan V., “La presencia indígena en las celebraciones y días festivos”,
en: Alexandra Kennedy ed., Arte de la Real Audiencia de Quito, siglos XVII-
XIX. Patronos, corporaciones y comunidades, Hondarribia: Editorial Nerea,
2002.

60







ste escultor y ensamblador de origen andaluz
mereció una primera investigación sobre su
vida y obra en 1972 por los profesores Mesa
y Gisbert, que aportaron noticias docu-

mentales e intentaron caracterizar su personalidad artística.
He revisado las fuentes citadas referentes a Lima, apurando
la información, dando a conocer otras noticias inéditas y
viendo directamente las obras en Perú, Bolivia y Chile con
el fin de precisar el estilo, tareas y circunstancias vitales e
históricas del artista. Fruto de este trabajo se presenta una
escultura segura e inédita de Espíndola, que podrá servir
para afinar, conocer y apreciar el arte de este artífice así
como tratar de acotar atribuciones, los gustos y derroteros
plásticos del antiguo virreinato del Perú. Nuestro artista
fue un hombre inquieto, recorrió buena parte del territorio
de las actuales repúblicas de Bolivia y Perú, trazando un
amplio abanico de conexiones entre las grandes ciudades
de la época como Lima, Potosí y Chuquisaca.1

VIDA

Nació en Jerez de la Frontera, antiguo reino de Sevilla,
en fecha aún por determinar pero que suponemos alrededor
del año 1600. Hijo de Bernardino Espíndola Villavicencio
y Catalina de Montalvo; así consta en el acta de su primer
matrimonio con Josefa Morón el cuatro de enero de 1622,
hija del pintor italiano Pedro Pablo Morón, discípulo de
Mateo Pérez de Alesio.2 Debió de arribar a la ciudad de los
reyes en la hornada de artistas hispalenses que llegaron
hacia 1619 (Noguera, Ortiz de Vargas, Gaspar de la Cueva)
pues aparece por primera vez su nombre hacia 1620 junto

a Pedro de Noguera en el pleito contra Martín Alonso de
Mesa y Fabián Gerónimo por la ejecución del retablo de
la Inmaculada en la iglesia de San Francisco.3 Al contraer
matrimonio parece que edificó su casa y compró dos piezas
de madera de roble para la construcción, puertas y ventanas
por cien pesos.4 Fue uno de los artistas que pujaron para
realizar la sillería de la catedral en 1623. En estos años
sabemos que intervino en algunos relieves escultóricos de
la sillería de los agustinos, esculturas para la cofradía de la
Visitación en la catedral y otros trabajos.5

Tras perder la posibilidad de hacer o intervenir
en la sillería del coro catedralicio limeño emigró a Potosí
donde aparece el doce de agosto de 1628.6

En su testamento (20-8-1666) recoge claramente sus
tres matrimonios e hijos. El ya citado con Josefa Morón,
de la que tuvo un hijo llamado Luis de Espíndola, muerto
sin descendencia. El segundo enlace fue con Gerónima de
Meneses en su estancia andina, hija de Gerónimo de
Meneses y Melchora de Arce vecinos de la villa de Oruro,
de esta unión nació Juana de Espíndola. Y por último tras
la muerte de la segunda esposa casó con María de Cisneros,
de nuevo en Lima en 1646, de la que tuvo ocho hijos.7 Su
vinculación con la ciudad de Oruro es una pista para
encontrar posibles trabajos de Espíndola en esta villa.

Tras la vuelta a Lima compró a Martín González de
Aranzamendi “unas casas principales” situadas en la calle
“que va del convento de san Agustín a el mármol de Carvajal”.8

En esta vivienda debió tener su taller y con él trabajaba el
pintor potosino Domingo Muñoz de Arangurto, que tal
vez le acompañó en su vuelta a la capital del virreinato.9

Una circunstancia que caracteriza la vida de Espíndola
fueron sus enfermedades curadas milagrosamente por

63



64

intercesión de San Juan Masías como recoge el cronista
dominico fray Juan Meléndez, aspecto que habrá de tenerse
en cuenta a la hora de interpretar sus obras y resonancias
personales en la escultura.10 Este testimonio reconoce que
fue famoso en su tiempo y sin duda debió de colmar las
exigencias de una parte de la sociedad de entonces. Hizo
constar al repasar deudas y haberes que sus cuentas las
conoce su mujer por el libro donde van apuntadas y ella
“sabe el estado de cada cosa mejor que yo”. Falleció el 25 de
febrero de 1670, siendo enterrado en San Agustín.11

OBRAS

Aunque realizó retablos parece que fue buscado y
apreciado sobre todo como escultor e imaginero. Se llegó
a pensar en una estancia del artista hacia 1650-60 en la
ciudad de Trujillo a raíz del relieve de la Asunción en la
colección Ganoza Vargas, que aparece firmado con la
inscripción “espidola me fec”; como la calidad es menor de
lo esperado se ha hablado del taller o seguidores. En
principio no se movió de Lima tras su vuelta a la ciudad,
aunque no hay que descartar el envío de obras suyas a
Trujillo.12 Puede añadirse a su catálogo como inédito el
sagrario que realizó para el altar mayor de la catedral limeña
en 1623, por el que se le abonaron 525 pesos.13 También
intervino en 1624 con cuatro esculturas de bulto redondo
para la capilla de la Visitación en la catedral, el licenciado
Lorenzo Pardo del Castillo, mayordomo de la cofradía, le
encargó las imágenes de San Zacarías, San Joaquín, San
José y San Juan Bautista, todas de dos varas de alto incluida
la peana y en blanco por valor de cuatrocientos cuarenta
pesos. Así mismo ejecutó la escultura para el retablo de la
capilla catedralicia de Hernando de Santa Cruz y Padilla,
y acabó dos retablos para el claustro de San Agustín.14 En
su estancia andina realizó en 1638 un retablo para la iglesia
de los agustinos de Chuquisaca; y en Potosí sobreviven los
relieves de la vida de San Antonio en la iglesia franciscana,
que fueron realizados en 1643 según Mario Chacón, por
tanto obra clave para indagar el estilo del maestro y posibles
atribuciones.15

Ya en Lima de nuevo, el tres de septiembre de 1661
fue contratado por los mayordomos de la cofradía de la
Soledad del convento de San Francisco, para “hacer un
sepulcro para el santo Cristo para la dicha cofradía para lo sacar
en la procesión el Viernes Santo” por la elevada suma de dos
mil ochocientos pesos. El diseño y supervisión de esta obra
corrió a cargo nada menos que del culto y polifacético
arquitecto portugués Constantino de Vasconcellos. Iría

“dorado y acabado en toda perfección imitando en las partes y
lugares que fuere necesarias a mármol y con toda perfección y
lucimiento y a contento y satisfacción del dicho don Constantino...Y
es condición que ha de ser a corrección y como se contiene y declara
en la planta y dibujo que hizo el dicho don Constantino de
Vasconcellos...”16 Este mismo arquitecto dio la traza del
retablo mayor de la iglesia de San Juan de Dios de Lima en
1662, y de nuevo para la escultura acuden y desean que
sean “de mano de Luis de Espíndola”, estas fueron una imagen
de San Juan de Dios, otra de San Juan Pecador, dos ángeles
y una figura de San Rafael para procesionar, además de
remozar otras tres imágenes ya existentes de San Carlos
Borromeo, San Diego y el arcángel Rafael.17

   Una obra exportada al vecino reino de Chile fue el
retablo de la capilla de San José para la iglesia mayor de
Arica. Lo contrató como “maestro escultor y arquitecto” con
el capitán Arias Tinoco Pacheco el tres de marzo de 1664.
Sus dimensiones fueron siete varas y tres cuartas de alto y
seis de ancho, dorado y policromado, además de un sagrario.
Las esculturas principales de San José con el Niño serían
de bulto redondo, de vara y media de alto la del patriarca
y la del Niño en proporción, acompañándole relieves de la
vida del santo: los desposorios, la huida a Egipto, el sueño
de San José, y la visitación a Santa Isabel. Todo el trabajo
por dos mil seiscientos cincuenta pesos.18

EL RESUCITADO DE MOCHUMÍ

El Dr. San Cristóbal dio escueta noticia documental
sobre esta obra.19 Tras recorrer fértiles valles desde Chiclayo,
en un ambiente agrario y campestre, de mayoritaria población
indígena, pude llegar a la iglesia del pueblecito de Mochumí,
cercano a Lambayeque, al norte de Trujillo.20 Allí localicé
la escultura con burdos repintes y policromía superpuesta
en capas gruesas, así como algunos dedos de las manos
rotos, con todo en buen estado de conservación. No olvi-
demos que estas esculturas siguen funcionando como
“imágenes de devoción” con las que se establecen relaciones
afectivas,  comparten la vida de los hombres
–los fieles de la parroquia de Mochumí– y por tanto están
expuestas a continuas manipulaciones formales para darles
vida de acuerdo a los gustos, usos litúrgicos, religiosos y
sociales.21 Normalmente en un proceso tendente a la extrema
humanización de la efigie. Por otro lado hay que tener en
cuenta que aunque la obra fue encargada en Lima, es decir
un centro artístico cosmopolita y culto, su función y usos
han sido desde los comienzos en un ámbito rural por la
población nativa, donde sigue al culto.



65

El 19 de enero de 1654 Juan de Betancur, licenciado
y presbítero, contrató con Espíndola por encargo del cura
y vicario del pueblo de “Mochumís en los valles de Saña”, Juan
López de Saavedra, “una hechura de madera de Cristo nuestro
Redentor resucitado con su peana, que todo ha de tener de alto
con dicha peana dos varas y no más ni menos”. Lo entregaría
en plazo de ocho meses incluída la encarnadura, dorado
y estofado, por precio de quinientos doce pesos, con toda
perfección y a satisfacción “de personas que entiendan de la
materia”. Esta escultura en bulto redondo, tamaño natural
(con las medidas exigidas) y semidesnudo puede facilitar
el conocimiento del estilo del escultor tras una pulcra
restauración.

Es de todos conocido el problema plástico que suponía
para los artistas la representación convincente de la doble
naturaleza de Cristo, lo humano y lo divino de la imagen
debía inspirar devoción al tiempo que colmar la exigencia
estética y artística.22 La iconografía del Resucitado conllevaba
gran importancia doctrinal, primera causa de fe, por lo que
teólogos y tratadistas del decoro y la ortodoxia como el
pintor Francisco Pacheco recomendaban encarecidamente
que se había de representar con “majestad y hermosura”,
incluso especifica la tradición plástica anterior: “con su
manto roxo y paño blanco, descubiertas y gloriosas sus llagas, con
grandes resplandores de luz y no escusemos su bandera triunfante
y acompañamiento de ángeles y serafines...”23 No olvidemos
que Espíndola procedía y debió de formarse artísticamente
en el núcleo sevillano y fue contemporáneo de Pacheco,
estas ideas y recomendaciones le serían familiares. El
tratadista hispalense vuelve a insistir en otro párrafo de su
enjundioso libro: “Y advierto aquí  que en todas las apariciones
de Cristo resucitado se ha de pintar con su manto roxo y cuerpo
bellísimo, desnudo, con sus llagas resplandecientes, lleno de inmensa
luz...” y vuelve a subrayar después de señalar dos excepciones
iconográficas “será  acertado que sigamos el traje de resucitado,
descubierto su bellísimo cuerpo y llagas”.24

La interpretación del Resucitado por el escultor jerezano
aparece inserta en ese tono triunfante que aconsejaba
Pacheco y exigía el tema iconográfico. Muestra la figura de
Cristo con un fuerte contraposto y un tratamiento anatómi-
co estilizado y clasicista, apurando la talla en detalles como
músculos, venas, huesos, etc. El tipo físico es atlético y su
rostro, a pesar del repinte, presenta detalles naturalistas en
la nariz, orejas y barba bífida ajustada a las mandíbulas. La
larga cabellera cae sobre sus hombros y espalda en peculiares
mechones ondulantes y acabados en punta, el concepto es
clásico, de belleza idealizada. Envuelve ese “bellísimo cuerpo”
en un manto rojo cubriendo la espalda y al tiempo sirve
de paño de pureza. La disposición de los pliegues es un
tanto dura y seca, típica de la tradición manierista, además

son muy característicos y personales los contradictorios
dobleces horizontales en la caída vertical de los pliegues,
visibles en la parte posterior de la efigie. Una agitación
general en el manto crea efectos pictóricos de claroscuro,
apropiado recurso de un primer barroco. Precisamente la
sustitución del perizoma blanco por el amplio manto rojo
en el arte escultórico sería un recurso plástico para facilitar
las posibilidades de mayor movimiento y atractivo visual,
de índole pictórica, en la línea de intensificar el discurso
retórico de la imagen, evolución propia del barroco.

A tenor de esta obra hay que calificar a Espíndola
como un escultor no montañesino, sino perteneciente a
la generación anterior, de transición entre el manierismo
y el naturalismo y realismo barrocos. De momento es
apresurado apuntar donde y con quién se formó, pero
procediendo del foco sevillano no puede dejar de hacerse
una comparación con el Resucitado –ya famoso e imitado
en su tiempo– de la hermandad de la Quinta Angustia en
la parroquia de la Magdalena de Sevilla, obra de Jerónimo
Hernández en 1582, al que remite desde el primer momen-
to.25 El ejemplo hispalense lógicamente recoge más de cerca
los postulados de la grandeza heróica del desnudo clásico,
con tan sólo el paño de pureza y una composición más
reposada y cerrada, mientras que Espíndola, dentro de la
serenidad, la dota de un mayor movimiento al levantar el
talón del pie derecho, y sobre todo expandir decididamente
la composición disponiendo las manos y brazos en diagonal,
con una clara “forma abierta” wölffliniana, aspectos que
encaminan a la estatua en los genuinos derroteros del
movimiento barroco.26 También el uso del manto confiere
mayor ampulosidad y “autoridad” a la representación de
Cristo triunfando sobre la muerte, bendiciendo y portando
la bandera.

Este Resucitado de Mochumí cabe relacionarlo con
el expuesto en el museo del convento franciscano de
Santiago de Chile, atribuido a Gaspar de la Cueva.27 Su
impronta es más reposada y composición menos abierta.

Los relieves de la vida de San Antonio en la iglesia
potosina de San Francisco son la obra mejor documentada
de Espíndola en Bolivia (1643), con un estilo más manierista,
visible especialmente en la gesticulación afectada y elegancia
artificiosa de manos y cabezas inclinadas. El tratamiento
de las telas en pliegues secos y un tanto acartonados puede
estar en la misma línea del escultor. Partiendo de estas
escenas y personajes habría que relacionarlos con otra obra
que ha pasado inadvertida, se trata de los medios relieves
de la vida de San José que pertenecieron al retablo del
patriarca en el monasterio limeño de la Concepción. Esta
obra se encuentra hoy alojada en la capilla del Sagrado
Corazón de la catedral de Lima. Aparecen los cinco tableros



66

NOTAS

1 Mesa, José de, y Gisbert, Teresa, Escultura virreinal en Bolivia, La Paz,
1972, pp. 138-144.

2 Ibid. p. 139; Archivo Arzobispal de Lima, en adelante AAL, Libro
1º de matrimonios de españoles de la iglesia de San Sebastián.

3 AAL, sección Cofradías, leg. 5, exp. 3; cita brevemente el documento
E. Harth-Terré, Escultores españoles en el virreinato del Perú, Lima, 1977,
p. 127.

4 Archivo General de la Nación, Lima, en adelante AGN, protocolos
de Bartolomé de Toro, nº 1866, f. 640, 30-9-1622; agradezco al Dr.
San Cristóbal esta referencia documental.

5 Dorta, Marco E., Fuentes para la Historia del Arte Hispanoamericano,
II, Sevilla, 1960, p. 90; Mesa y Gisbert, o. c., p. 139; y R. Vargas
Ugarte, Ensayo de un Diccionario de artífices de la América Meridional,
Burgos, 1968, pp. 210-211.

6 Chacón, Mario, Arte Virreinal en Potosí, Sevilla, 1973, pp. 80-81.
7 AGN, Fernández, Salcedo, Bartolomé, nº 513, ff. 105-110, el 25 de

febrero de 1670, su esposa presentó el testamento ante el escribano;
citado por Mesa y Gisbert, o. c., p. 141. El matrimonio con María
de Cisneros se celebró el dos de junio de 1646 según recoge la carta
de dote de sus padres y la de la cofradía de la Inmaculada en el
convento de San Francisco de quién recibió otra cantidad, cfr. AGN,
Nieto, Maldonado, Francisco, nº 1254, f. 302, 1 de junio de 1646;
y Diego Xaramillo, nº 2015, f. 607, 14 de junio de 1646.

8 AGN, Nieto Maldonado Francisco, nº 1254, ff. 344 v. a 347; citado
también por Mesa y Gisbert, o. c. p. 140.

9 AAL, Expedientes de matrimonios, XXIII: 62, mayo de 1649; esta
información la cita Mesa-Gisbert y Chacón por informes de Harth-
Terré pero en ningún caso se da a conocer la fuente documental.
Se trata del expediente para contraer matrimonio de Joan Toledano,
natural de Cuzco, hijo de Joan Toledano y Mariana de Malaber,
para casar con Margarita Rodríguez, hija de Juan de los Reyes y
Paula Peralta. Parece que la madre no consentía el matrimonio de
su hija con Toledano e incluso llegó a maltratarla y encerrarla, por
lo que ésta mandó pedir a su prometido la sacara de allí. Interviene
como testigo Juan García de Paredes, natural de Cartagena de Indias
y oficial de dorador con 22 años; también el citado Arangurto que
tenía 21 años y no sabía escribir; por último el presbítero y sacristán
mayor de la iglesia de San Lázaro, Juan Lorenzo. El provisor y vicario
general ordenó sacar a Margarita y que fuera a vivir con Juan García
de León y su esposa. Este Juan Toledano trabajó también en Potosí
hacia 1643, como tallista en San Francisco, cfr. Chacón, o. c., p. 81.

10 Mesa y Gisbert, o. c., p. 140.
11 San Cristobal, Antonio, “La escuela de los retablos de Trujillo”, en

Historia y Cultura, nº 21, Lima, 1991-92, p. 251; Archivo de la
Parroquia del Sagrario, Defunciones, libro 5, f. 117.

12 Mesa y Gisbert, o. c., p. 141; Balleteros, Bernales J., “La escultura en
Lima, siglos XVI-XVIII”, en Escultura en el Perú, Lima, 1991, p. 92;
Estabridis, R., “La escultura en Trujillo”, ibid, pp. 179-180; y A. San
Cristóbal, o. c.

13 Archivo de la Catedral de Lima, serie C, nº 1, ff. 45 v, 45 y 46 v y 313.

repintados con las mismas historias que el retablo encargado
a Espíndola para la ciudad de Arica ya citado: el ingreso
de la Virgen en el templo, los desposorios, la visitación, el
sueño del patriarca y la huida a Egipto.28

Con la muerte de Luis de Espíndola en 1670 desapa-
reció el último representante sevillano de la escuela limeña
de escultura.

14 Mesa y Gisbert, o. c., p. 139; San Cristobal, Antonio, La catedral de
Lima, estudios y documentos, Lima, 1996, p. 400; y La iglesia y el convento
de San Agustín de Lima, Lima, 2001, p. 119.

15 Mesa y Gisbert, o. c., p. 139 y Chacón M., o. c., p. 81. No obstante
para esta misma iglesia y retablo intervino muy pocos años antes
Fabián Gerónimo, personalidad artística aun por despejar y que
probablemente cultivó también la escultura.

16 AGN, Holguín, Francisco, nº 951, f. 312; citado el documento por
San Cristóbal en  “La escuela...”, p. 252.

17 AGN, Bautista de Herrera, Juan, nº 919, ff. 633-637 v; cfr. Lohmann,
Villena, G., “Noticias inéditas para ilustrar la Historia de las Bellas Artes
en Lima durante el virreinato (II)”, en Revista Histórica, XIV, Lima,
1941, pp. 363-364.

18 AGN, Fernández, Salcedo, Bartolomé, nº 507, ff. 201 v- 204; citado
por San Cristóbal.

19 San Cristóbal, A., “La escuela...”, p. 252; AGN, Basilio, Ortiz, Álvaro,
nº 1319, f. 18 v.

20 Agradezco a Manuel Alberto Díaz de los Santos su ayuda para llegar
hasta la localidad, y también al párroco el padre Félix Fiestas Martínez
sus facilidades para ver y fotografiar la imagen.

21 Guardini, Romano, Imagen de culto e imagen de devoción, Madrid,
1960, pp. 24 y ss; David Freedberg, El poder de las imágenes, Madrid,
1992.

22 Valga como ejemplo el que nos cuenta Vasari en Las Vidas, (1550)
Madrid, 2002, p. 344, hablando de Andrea del Castagno al pintar
un Cristo atado a la columna donde “intentara mostrar el padecimiento
de la carne, y que la divinidad oculta en él exhalase un aura de nobleza”;
como vemos la dificultad estribaba en saber conjugar la humanidad
y sus limitaciones con la majestad propia de Dios.

23 Réau, Louis, Iconographie de l’art Chrétien, II-2, París, 1957, p. 548;
Pacheco, Francisco, El Arte de la Pintura, (1649), Madrid, 1991, pp.
648-651.

24 Ibid, p. 654.
25 Palomero Páramo, Jesús, Gerónimo Hernández, Sevilla, 1981, pp. 113-

114. Hernández pudo conocer por estampas el Cristo Resucitado
de Miguel Ángel en Santa María Sopraminerva (1520-21).

26 Wölfflin, Heinrich, Conceptos fundamentales de la Historia del Arte,
Madrid, 1985, pp. 199 y 235.

27 Amenábar, Cruz Isabel de, Arte y sociedad en Chile, 1550-1650,
Santiago de Chile, 1986, pp. 232-233.

28 Una fotografía antigua del retablo en la iglesia de la Concepción
puede verse en Manuel González Salazar, El Perú y el arte, Lima,
1970, p. 129. En este documento gráfico se observa la imagen de
San José y el Niño en la hornacina central y que tal vez pudiera ser
de la misma mano que los relieves.







i trabajo muestra cómo en los territorios
de los antiguos virreinatos novohispano
y peruano, la sociedad, necesitada
constantemente de la protección divina,

se hizo representar gráficamente bajo el amparo de María
o de algún santo, según un esquema medieval que para el
siglo XVI había caído prácticamente en desuso en Europa
y que sin embargo cobró nuevo impulso en tierras
americanas.

Dicho esquema, conocido con el nombre de patrocinio,
muestra a la figura protectora con un manto extendido
bajo el cual se encuentran general pero no necesariamente
hincados, sus protegidos. Según Philppe Aries y George
Duby, tuvo su origen en las relaciones feudovasalláticas:
igual que los caballeros que se confiaban al señor del
castillo, de rodillas, con las manos juntas, esperando su
protección, los fieles se confiaron a la divinidad,
trasplantando los elementos de la vida cotidiana a un
ámbito no terreno.2

Ya que el esquema se representaba plásticamente, fue
que surgió una hermosa leyenda según la cual un monje
cisterciense tuvo, en el siglo XIII, una visión del paraíso.
Vio en él a los profetas, los patriarcas, los apóstoles, los
mártires, los confesores, los canónigos regulares, los
cluniciences, los premonstratenses, en fin, a verdaderos
merecedores de la Gloria, pero se desconcertó enormemente
por no ver entre ellos a un sólo cisterciense. Entonces se
acercó a María y le preguntó si ellos, sus grandes devotos,
no se salvarían. Mas Ella le respondió: “Los del Cister me
son tan caros y familiares que les doy cálido abrigo debajo
de mis brazos”, y abriendo el manto que la cubría, le mostró
una multitud innumerable de monjes y monjas cisterciences.

Según Trens, pronto se apropiaron la visión los
dominicos, como ocurrida a su fundador y por ende, a su
orden; y con el tiempo, “todas las órdenes religiosas tuvieron
el mismo piadoso empeño de abrigarse debajo del manto
de María y de honrarse con su predilección”.

Pero no sólo eso, pronto el esquema desbordó los
límites de las órdenes religiosas pues los laicos también lo
adoptaron, generalmente, a través de las cofradías.3

Nuevas variantes fueron apareciendo, como la de
protección a una ciudad o, aquella ya existente en el siglo
XV en que figuraban bajo el manto de la Virgen el poder
eclesiástico y el poder civil, encabezados por el papa y el
emperador, en un momento en que necesitaban reforzar
su poder dado que se estaban consolidando las monarquías
con la consecuente disminución de sus propios poderes.4

Aunque hemos dicho que en la Europa de los siglos
XVI y XVII el esquema ya era visto como arcaizante, no
desapareció por completo. Ejemplos de ello son La Virgen
de las Cuevas de Zurbarán, en que aparece protegiendo a
los cartujos (Fig. 1) o, La Virgen como protectora de los
navegantes de Alejo Fernández (Fig. 2).

En cambio, los ejemplos americanos de los siglos XVII
y XVIII, los siglos del barroco, son innumerables, aunque
también hay ejemplos anteriores en el caso del virreinato
novohispano y, posteriores, pertenecientes a los virreinatos
novohispano y peruano. Y si bien es cierto que al igual que
como ocurriera en Europa predominan aquellos en los que
María aparece como figura protectora, justamente por el
momento en que fueron creados, a raíz de la Contrareforma,
cuando, insistimos, el esquema prácticamente había dejado
de usarse en Europa, los patrocinios de santos son mucho
más comunes en América que en el Viejo Mundo.

69



Sería imposible en tan poco tiempo hacer referencia
particular de todas las imágenes americanas que he
localizado, por ello me referiré tan sólo a aquellas que
llamaron especialmente mi atención, habiendo sido uno
de los criterios, el diferenciar la producción de los dos
virreinatos.

En ambos fue tal la amplitud de semejante expresión
artística que el esquema permite seguir importantes hechos
históricos lo mismo que las ideas que el hombre se formó
sobre los mismos. En los extremos cronológicos no por el
momento en que fueron creadas, sino por su temática,
contamos con obras referentes al inicio y al fin del dominio
español en América del Sur: más de un lienzo nos muestra
el triunfo que los españoles, sitiados en Cuzco, lograron
sobre las tropas de Manco II,5 mientras que en el extremo
opuesto contamos con una obra que hace referencia a la
batalla de la Laguna, en la que un militar realista venció
a otro que había desertado,6 siempre, gracias al apoyo
sobrenatural. Primero los conquistadores españoles y siglos
después las tropas realistas e independentistas,7 buscaron
la victoria encomendándose a María y, tras sendos triunfos
se dio fe de ellos en uno o más lienzos. Lógicamente en
semejantes ejemplos el esquema fue modificado: La
protección no se brinda a hombres hincados bajo el manto
dado que están en pie de guerra, pero la idea es exactamente

la misma. En ambos aparece María extendiendo su manto
o sobre el galpón que sirvió de refugio a los conquistadores
o, sobre el campo de batalla, por encima de decenas de
militares montados a caballo.

Las obras nos permiten rastrear entre estos extremos,
elementos de la vida que surgió como consecuencia de la
colonización, acercarnos a aquel mundo en el que la Fe
marcó las conciencias y justificó los intereses de los hombres.
Encontramos por ejemplo indios caciques que en un afán
por conservar al menos parte de sus antiguos privilegios,
pactaron con el español adoptando en muchos sentidos su
modo de vida, y que se hicieron retratar como donantes,
cosa bonita, con sus atuendos tradicionales, junto a imágenes
cristianas, lo cual también ocurrió en el caso de la Nueva
España. Los ejemplos que presento son dos: para el virreinato
peruano una de las versiones del triunfo que los  españoles
lograron en Cuzco, si bien, como anotara la Doctora
Gisbert, en esta obra no aparecen los indígenas luchando
contra los españoles, lucha que finalmente perdieron, sino
caciques indígenas como donantes frente al galpón, en una
escena pacífica, al lado de una leyenda que indica “N.
Madre y Señora de la Descención que bajó de los cielos en
este lugar sagrado del Sunturhuasi”. Así, la historia de la
derrota no sólo “queda velada” como anota Gisbert,8 sino
que los caciques aparecen venerando a quien decidiera su
derrota. Es pues, claro ejemplo del dominio colonial que
implicó, entre otras cosas, la conquista espiritual y la
identificación de los caciques con el mundo español en su
desesperada lucha por sobrevivir.

En el caso novohispano vemos a San Bernardino de
Siena cobijando a un grupo de indígenas que, según la
tradición, fueron los benefactores del convento que se le
dedicara en el pueblo de Xochimilco (Fig. 3). El relieve se
encuentra en el altar mayor de la iglesia franciscana y si
bien los personajes visten tilmas y huipiles, también usan
gorgueras, ejemplo plástico del mestizaje que a finales del
XVI o principios del XVII ya era un hecho.

Queda claro que tras la conquista, la Corona puso
especial interés en la evangelización de las tierras americanas
y, que para la administración de los indios, de los españoles
y de las diversas mezclas raciales que fueron surgiendo, se
levantaron incontables conventos, templos y monasterios,
muchos de los cuales alojan las obras que para este estudio
recogí .

Debido a su más temprana conquista, a la mayor
estabilidad política que vivió el virreinato novohispano, en
relación con el peruano, durante el siglo XVI, y desde luego,
a la edificación y decoración de grandes conjuntos
conventuales en ese siglo de intensa evangelización, en

70



México se conservan pinturas murales con el tema del
patrocinio elaboradas entonces y que reflejan, mucho más
que el amor por ciertas advocaciones.

El siglo XVI estuvo marcado por constantes pugnas
entre franciscanos, dominicos y agustinos, las tres primeras
órdenes evangelizadoras del virreinato, y las tres echaron
mano del esquema que nos interesa para mostrar la
importancia de su familia, a la que presentaron como
protegida por sus fundadores o por otros santos de su
devoción.

Fueron los agustinos, últimos en llegar quienes tuvieron
mayores dificultades por hacerse de un espacio propio y,
buscando reforzar la importancia de su presencia en estas
tierras mandaron pintar en lugares muy visibles de conventos
como Huatlatlauca, Culhuacan, Actopan o Malinalco, a
San Agustín, su padre, protegiendo a la orden agustina
bajo su manto, y por ende a ellos mismos y a su labor; pero
no sólo eso, sino enfatizando su antigüedad dentro de la
historia de la Iglesia, su pertenencia a la misma siglos antes
de que San Francisco o Santo Domingo nacieran, e incluso
presentando a estos últimos como miembros de la orden
agustina, pese a que fundaran sus propias órdenes, según
una discusión amplísima que desde luego tuvo como fin
ensalzar a la comunidad agustiniana. El Concilio lateranense
de 1215, determinó que cualquier orden religiosa de nueva
fundación debería adoptar alguna de las reglas existentes
aprobadas por la Iglesia, a saber, la de San Benito de Nurcia,
la de San Basilio o, la de San Agustín. Así, bajo la regla
agustina se fundó, en 1216, justo después del Concilio, la
orden de predicadores. Y, aunque antes del Concilio, San
Francisco había fundado su orden con regla propia, muchos
textos indican que previamente había pertenecido a la
orden del Sacco, que seguía la regla de San Agustín. Con
esta intención de presentarlos como parte de la orden,
fueron incluidas, en el convento de Culhuacan, a ambos
lados del patrocinio, las figuras de Santo Domingo y San
Francisco.9

Hasta aquí y en escasas lineas hemos visto cómo asuntos
como la conquista, la inserción de los caciques indígenas
en la iglesia católica y en el nuevo orden social, o las
rivalidades existentes entre las órdenes evangelizadoras,
surgen al estudiar este esquema que más que votivo, ensalza
al protegido, presentándolo como elegido por la divinidad
frente a quienes contemplaban las obras.

Múltiples imágenes ya barrocas nos muestran en ambos
virreinatos a frailes o monjas, solos o junto a los santos
propios de la orden a la que pertenecían, protegidos por
alguna advocación propia, tanto que casi resulta difícil
encontrar a una familia religiosa que no haya adoptado el

71





esquema. Así, encontramos como protectoras: Vírgenes de
la Merced (Fig. 4), si bien mucho menos cuantiosas en la
Nueva España que en el Perú; Vírgenes del Carmen o,
Vírgenes del Rosario, pero en éste último caso, sólo en el
Perú se apegan realmente a la leyenda, pues muestran a
Santo Domingo, fuera del manto protector, contemplando
cómo María brinda cobijo a sus hermanos de orden después
de haberle preguntado si no se salvarían (Fig. 5).

En ambos virreinatos encontramos a María como
protectora de los jesuitas; pero en Nueva España no
contamos con una imagen de la Virgen de las Nieves
cobijando a religiosas concepcionistas, y en cambio tenemos
a la Virgen de Guadalupe protegiendo a monjas jerónimas
(Fig.�  6), o a la Inmaculada protegiendo al cabildo de la
catedral de Puebla (Fig. 7).

Creo que de lo anterior resultan varias lecturas:

1) Es evidente que en cada uno de los virreinatos hubo
preferencia por ciertas figuras protectoras; que hubo
advocaciones más queridas que otras. Claro ejemplo es el
de la Virgen de la Merced que en el virreinato peruano fue
representada no sólo protegiendo a la orden mercedaria,
sino, en ocasiones, como protectora de laicos o, de santos
no necesariamente mercedarios, lo cual habla de la enorme
extensión de su culto.

73



74



2) Independientemente de la preferencia por ciertas
advocaciones heredadas de Europa, aparecieron
advocaciones locales en ambos virreinatos que adoptaron,
por definición o, sólo en ocasiones, el esquema del
patrocinio, como la Virgen del Sunturhuasi en el Perú o
la Virgen de Guadalupe en México. En el primer caso la
iconografía nos la muestra siempre extendiendo ligeramente
su manto en señal de protección a los soldados españoles;
en el segundo, no se dudó en modificar la tradicional
iconografía guadalupana para que cobijara bajo su manto
extendido, a la comunidad que la eligió como protectora.

Si bien el problema de las advocaciones es
importantísimo, tal vez el de los protegidos nos hable
mucho más de la realidad que se estaba viviendo en uno
y otro virreinatos. El ya mencionado lienzo de la Inmaculada
como protectora del cabildo de la catedral de Puebla, nos
permite hacer referencia a los constantes conflictos que el
clero secular tuvo con el regular a lo largo de los siglos XVII
y XVIII, a los múltiples intentos que hizo por arrebatarle
su enorme poder y a la secularización de las parroquias de
indios que finalmente logró. Así, al igual que los religiosos
habían adoptado el esquema del patrocinio para mostrar
su importancia dentro de la sociedad, lo hicieron los clérigos

75



tiempo después, afirmando el lugar que en la realidad
fueron cobrando. Ello no quita que las órdenes defendieran
sus antiguos privilegios y que lucharan por hacer aún más
visible su presencia haciéndose representar una y otra vez
bajo determinada advocación mariana, su santo fundador,
u otros santos de la orden, sacando incluso, a las fachadas,
sus patrocinios; táctica a la que se sumaron órdenes como
las de los carmelitas o mercedarios, llegadas tardíamente
(Fig. 8).

El asunto de los santos juega un doble papel;
ciertamente engrandecen a la orden a la que pertenecen
pero también a la Iglesia en su conjunto que a raíz de la
Reforma protestante promovió su culto.

En el virreinato novohispano tenemos por ejemplo a
San Felipe Neri protegiendo a los filipenses o a Santa Teresa
de Jesús protegiendo a la orden carmelitana. En el peruano
a Santa Clara como protectora de las clarisas, o a San
Francisco como protector de la tercera orden, en un esquema
tradicional en el que nada sorprende, pues los santos
propios de cada orden aparecen como protectores de las
mismas. Pero quiero hacer referencia a dos interesantes
variantes. Primero, a un lienzo de Santo Domingo como
protector de frailes y monjas franciscanos que se encuentra
en el templo de San Francisco de Asís en Ayacucho.
Supongo que semejante iconografía deriva del encuentro
de Domingo y Francisco y de la frase que el primero
pronunciara: “Tú eres mi compañero, tú andarás siempre
conmigo”, y que hermanó para siempre a los fundadores,
a los que cientos de veces hemos visto juntos en retablos
o fachadas, aunque tal vez exista una fuente que
específicamente hable de semejante iconografía y que yo
desconozco. De cualquier forma, no es esta la única imagen
en la que Domingo cobija a franciscanos, Schenone
menciona dos más, que se encuentran en la recoleta de
Cuzco y en una colección particular en la misma ciudad.10

El segundo ejemplo, novohispano, nos presenta a San
Miguel Arcángel como aquel que se apareció a un indio
llamado Diego Lázaro, pidiéndole que le levantara un
santuario allí donde hizo brotar agua que sería la salud de
los enfermos. Como ocurriera en innumerables ocasiones
no se le creyó inicialmente, pero tras una segunda aparición
todo mundo quedó convencido del milagro y así se llamó
al santuario que se levantó: San Miguel del Milagro. En
un lienzo que pertenece al mismo, vemos al arcángel
protegiendo a indígenas del común, que representan a la
población que habitaba en los alrededores, a clérigos
seculares, pues ellos administraron el santuario desde su
erección y, asunto muy importante, al rey y al Papa que
gobernaban cuando el lienzo fue pintado: Fernando VI y

Benedicto XIV.11 Su presencia en este, lo mismo que en
muchos otros lienzos en que aparecen junto al clero secular
se explica por diversas razones: 1) porque le brindaron
todo su apoyo en la lucha contra los regulares a la que ya
he hecho referencia; 2) porque con ello privilegiaron a los
peninsulares frente a los criollos, dado que para entonces
las órdenes mendicantes estaban conformadas prácticamente
por hombres nacidos en suelo novohispano mientras que
el alto clero secular seguía formado por peninsulares y, 3)
porque esta presencia, que se convirtió en constante en la
segunda mitad del XVIII, ayudó a reforzar su poder en un
momento en que empezaba a cuestionarse en las colonias
americanas.

Queda claro que esta obra sería admirada por todos
los peregrinos que visitaran el santuario, que recordarían
el milagro ocurrido en el XVII, y que al mismo tiempo
tendrían muy presentes a las autoridades civiles y eclesiásticas
que desde Madrid y Roma gobernaban a la Nueva España.

Caso aparte, entre todos los santos, es el de San José,
pues a diferencia de los santos a los que he hecho referencia,
que se encuentran asociados con una, o si acaso, como
Santo Domingo, con dos familias religiosas, o
extraordinariamente con un santuario, Él puede aparecer
protegiendo a cualquier personaje. La fiesta del patrocinio
de San José fue celebrada con autorización de la Santa
Sede, por los carmelitas descalzos, desde el principio de su
reforma; fue extendida por la Sagrada Congregación de
Ritos el año de 1700 a la orden de San Agustín y propagada
después por casi toda la cristiandad.12 Así, no extraña
encontrarlo en el virreinato peruano, protegiendo a monjas
carmelitas o, a concepcionistas descalzas consagradas
precisamente a San José. En este último caso las religiosas
de Lima cuentan con un lienzo, en el que varía un poco
el esquema, pues mientras un ángel ahuyenta a los
demonios, José cubre con su manto al convento mismo,
a la arquitectura, aunque, claro está, cuide de las monjas
que lo habitan y que aparecen a su diestra. Schenone hace
referencia a un lienzo del templo de Santa Teresa, de
Córdoba, Argentina, que se relaciona a la perfección con
los casos que acabo de comentar y que incluye la siguiente
inscripción: “Dios con su inefable providencia dio a la
Santa Madre Teresa de Jesús por protector de los conventos
de su reforma al glorioso patriarca San José de quien fue
devota toda su vida y en demostración de serlo se le apareció
tendiendo su manto sobre el convento y desterrando los
espíritus inmundos”.13

En el caso novohispano es aún más acentuada la
presencia de José, ya que durante el Primer Concilio
Provincial Mexicano celebrado en 1555 se le nombró

76



77

“patrono y abogado de la Iglesia novohispana”.14 Así,
tenemos lienzos en los que aparece protegiendo por ejemplo,
a franciscanos, agustinos, carmelitas, jesuitas, filipenses, o
a los miembros de la Colegiata de Guadalupe. Pero, además,
asunto de suma importancia, son los patrocinios josefinos
aquellos en los que con mayor frecuencia aparecen las
figuras papal y real, constantemente acompañadas por
dignidades civiles y eclesiásticas de la colonia.

Una variante más fue representada, la de San José
como patrono de la Iglesia Universal, es decir, como
protector no sólo de una orden religiosa, de clérigos, o de
santos en particular, sino del conjunto mismo de la Iglesia
representada a través de quienes a lo largo del tiempo la
fueron construyendo: mártires, evangelistas, Doctores de
la Iglesia, escritores, fundadores de órdenes religiosas,

reformadores, etc. Tenemos ejemplos espléndidos
pertenecientes al virreinato peruano, como el de Gaspar
Miguel de Berrío (portada) que se encuentra en el Museo
de la Casa Nacional de Moneda, en Potosí, mismo que
podremos ver en los próximos días.

He dejado de lado variantes del esquema e infinidad
de obras, pero espero que esta breve exposición haya
convencido al oidor de la importancia que tuvieron los
patrocinios en ambos virreinatos, mundos en los que los
hombres defendieron sus ideas e intereses representando
a la divinidad como defensora de los mismos; de esa idea
central surgieron, en una amplia gama, recibiendo cobijo,
conquistadores, frailes, monjas, santos, donantes, cofrades,
agremiados, pueblos enteros, cautivos, almas en pena,
papas, reyes e incluso, simbólicamente, la Iglesia misma.



NOTAS

1 Esta ponencia tiene como sustento dos trabajos previos,
considerablemente más amplios. El primero fue la tesis de licenciatura,
titulada: El patrocinio, interpretaciones sobre una manifestación artística
novohispana, que presenté en la Universidad Nacional Autónoma
de México para optar por el grado de Licenciado en Historia, en
mayo de 1991. El segundo fue un artículo que gracias al apoyo de
la misma UNAM pude realizar hace escasos meses, en Lima, Perú,
donde pasé parte de mi año sabático y que titulé “El patrocinio:
Una leyenda y un esquema artístico medievales, ampliamente
desarrollados en el virreinato peruano y aún, en la época republicana”,
que está por publicarse en el boletín del Museo Pedro de Osma de
Lima.

2 Philipe, Aries y George, Duby, “Obertura. Poder privado, poder público”
en Historia de la vida privada, Madrid, Taurus, 1988, vol. p. 39-40.

3 Trens Manuel, María, Iconografía de la Virgen en el arte español, Madrid,
Editorial Plus Ultra, 1946.

4 Gillet, Louis, El arte de los siglos XIII al XVIII. Historia artística de la
órdenes mendicantes, Buenos Aires, Argos, (El arte y los artistas), p.
162 y Emile Male, L’Art Religieux de la fin du Moyen Age en France,
París, Librairie Armand Colin, 1949, p. 200.

5 Se conocen diversas versiones del suceso, 5 pictóricas y un relieve
en madera que se encuentran: 1) en la Iglesia de Pujiura, cerca de
Cuzco; 2) en el Museo Enrique Udaondo de Luján, Argentina; 3)
un óleo sobre cobre, perteneciente a la Colección Barbosa Stern,
en Lima Perú; 4) una obra atribuida a Marcos Zapata que se encuentra
en la Iglesia del Triunfo, junto a la catedral de Cuzco; 5) un lienzo
perteneciente a la colección de Santiago Lechuga Andía también
en la ciudad de Cuzco y, 6) el medio relieve que pertenece al
Convento de Santa Clara de Cuzco. Ninguna de las obras es del
siglo XVI; todas pertenecen al XVII o al XVIII. Fuentes: Teresa
Gisbert, Iconografía y mitos indígenas en el arte, La Paz, Editorial Gisbert
y Cía., 1994., ils. 99, 222, 223 y, lámina entre p. 202 y 203; Tarea
de diez años, José Emilio Burucúa, Alejandro Bustillo, Mercedes de
las Carreras et. al., Buenos Aires, ediciones fundación antorchas,
2000, p. 129; y José de Mesa y Teresa Gisbert, Historia de la pintura
cuzqueña, prólogo de Guillermo Lohmann Villena, Lima, Fundación
Augusto N. Wiese, Banco Wiese Ltdo., 1982, ils. 509.

6 Mesa-Gisbert, aseguran que Francisco López, militar realista, fue
enviado a la Laguna a combatir a un desertor, el Coronel Rivas,
donde lo venció y fusiló. Agregan que el cuadro, fechado en 1820,
muestra a López de hinojos ante la Virgen de la Merced; anotan
que en él aparecen también, el capellán montado en caballo blanco,
el portaestandarte, el ayudante mayor, etc. Y anotan, asunto muy

que en él aparecen también, el capellán montado en caballo blanco,
el portaestandarte, el ayudante mayor, etc. Y anotan, asunto muy
interesante y que rebasa a la obra misma, que los soldados a punto
de combatir, necesitaban el apoyo sobrenatural, especialmente las
tropas realistas hacia 1820 en que empezaban a perder definitivamente
las esperanzas de la victoria.

7 No conozco obra alguna en la que los insurgentes se hayan hecho
representar protegidos por la divinidad, pero se sabe que ciertos
mandos insurgentes abiertamente pusieron a sus ejércitos bajo la
protección de la Virgen de la Merced: “San Martín y antes que él,
Belgrano, habían puesto a su amparo a los ejércitos patriotas”.
Vargas Ugarte, Rubén, S.J., Historia del culto de María en Iberoamérica
y de sus imágenes y santuarios más celebrados, Madrid, Talleres gráficos
Jura, 1956, p. 95-96.

8 Gisbert, Iconografía…, p. 97.
9 En 1243 las comunidades eremíticas esparcidas por Europa y Asia

fueron reunidas bajo la misma regla con el nombre de ermitaños
de san Agustín; los carmelitas se unieron al grupo en 1246 y, para
1569 en que Fray Higuera Jerónimo de San Román escribió su
Crónica de la orden de ermitaños del glorioso Padre San Agustín, incluyó
a 47 órdenes diferentes como seguidoras de dicha regla. Es por ello
que en los patrocinios mencionados las figuras protegidas aparecen
con diversos hábitos y no sólo el agustino. En cuanto a los franciscanos
resta decir que no contentos con semejante atribución escribieron
entre otros textos la Respuesta apologética contra los que pretenden aver
sido N.P. San Francisco frayle de los ermitaños de San Agustín antes de
que fundase su religión. Martínez Ulloa Torres, Gabriela, A la orilla
de la laguna. La pintura mural del convento de Culhuacan. Una reflexión
sobre los procesos que sufre el arte nahua mesoamericano con motivo de la
conquista española, Tesis de Maestría en Historia del Arte, División
de Estudios de Posgrado, Facultad de Filosofía y Letras, UNAM,
2003, p. 41-47.

10 Schenone, Héctor, Iconografía del arte colonial. Los Santos, Buenos
Aires, Fundación Tarea, 1992, vol. I, p. 283.

11 Fernando VI reinó entre julio de 1746 y agosto de 1759 y, Benedicto
XIV fue pontífice del 17 de agosto de 1740 al 3 de mayo de 1758.

12 Diccionario de la lengua española, Real Academia Española, Madrid,
1970. Ver “patrocinio”.

13 Schenone, Héctor, Iconografía del arte colonial. Los Santos, ver
“Protección de San José”, dentro de la vida de Santa Teresa de Jesús.
vol. II, p. 740.

14 Corvera Poiré, Marcela, El patrocinio…, p. 72.

78







81

EL RETORNO DE LOS ÁNGELES

urante los últimos años se han hecho
muchos estudios y exposiciones sobre el
tema de los ángeles. Los ángeles arcabuceros
han dado vuelta al mundo y nuestro país,

o al menos el área andina ha ganado una gran notoriedad.
Sin embargo, en las últimas exposiciones, nadie ha

tomado en cuenta a los ángeles caídos –los demonios– que
han sido ampliamente representados a lo largo de nuestra
historia iconográfica. Si bien no son bellos como los ángeles,
los diablos merecen ser tomados en cuenta.

¿Existe el diablo? Es la primera pregunta que debemos
formularnos. La Iglesia Católica sostiene la existencia de
Satanás como Dogma de Fé. Otras religiones defienden la
absoluta realidad de la presencia del Diablo y sus demonios.
Juan Pablo II dice que el Infierno es más bien un estado
de ánimo. Pero, todos sabemos que además de ángeles
buenos, hay ángeles malos que disfrutan oponiéndose a
los designios de Dios. El pecado de estos ángeles no ha
sido revelado pero la teoría general es que recibieron su
castigo por haberse alzado en contra de Dios, aspirando a
tomar su lugar. Son responsables de la mortalidad, crímenes,
desastres, guerras, hambre, enfermedades y todo aquello
que hace sufrir a la humanidad.

El jefe de los ángeles caídos es conocido como Satanás
o Lucifer. Fue uno de los príncipes del mundo angelical
pero se convirtió en guía de los que se revelaron y cayeron
fuera de la comunión de Dios. El nombre de Satanás varía
según las regiones.



82

EL DEMONIO COMO REPRESENTACIÓN DEL MAL

Este estudio desea mostrar la representación de los
ángeles caidos como la personificación del mal a lo largo
del tiempo en nuestra América y también cómo sus distintas
acepciones varían según las distintas culturas y épocas.

Las distintas alusiones al demonio datan de tiempos
inmemoriales, desde su referencia en la tradición bíblica,
pasando por la época medieval y hasta nuestros días, han
sido distintas sus representaciones. En todos los casos,
invariablemente, el demonio es el causante del mal, la
violencia, y la inseguridad imperante. El diablo desea que
todos caigamos en el Infierno, que seamos condenados
eternamente.

JUDÍOS, PERSAS Y GRIEGOS

La personificación del mal, la imagen del demonio,
se origina en la tradición judía. Si bien los mesopotámicos
tienen representaciones de demonios, como la de Pazuzu,
estas son figuraciones de enfermedades o de vicios morales,
como en la iconografía católica. En cambio, la imagen del
mal personificada en una sola figura caracterizable, proviene
del texto bíblico del génesis y es un aporte judío. Cabe
comentar que es una adopción de otras fuentes culturales,
en este caso la cultura persa. No olvidemos que durante el
gobierno persa, los judíos retornaron de Babilonia y
recrearon los textos mesopotámicos, los cuales, unidos a
las tradiciones egipcias subyacentes en su tradición cultural,
generaron un texto muy similar al que hoy día podemos
leer en el génesis. Esta influencia persa, la de la figuración
del mal, pasó a occidente a través de la cultura judia.

Por su parte, en la época helenística, el Libro de Job,
nos muestra el mal personificado en una figura
caracterizable. Solamente mediante la influencia griega se
concretan las figuras demoníacas.

La tradición clásica en la demonología cristiana
–heredada del judaísmo– se estructura, como no podía ser
de otra manera, mediante la influencia del Pseudo Dionisio
Areopagita, cuya Jerarquía Angélical servirá para conformar,
una burocracia infernal en el mundo de abajo. De ahí que
la floración demoníaca se produce por la influencia de la
mística. Esta no solamente denomina a algunos demonios,
como los pecados capitales, cuyo origen son los textos de
Evagrio Pontico, pero permite que cada pecado, cada vicio,
cada falta y aún cada tipo de mentira se figure con la imagen
de un demonio específico, caracterizado con símbolos que
permiten su identificación inequívoca.



83

El figurar al mal con los atributos de la cotidianeidad
fue un paso dado por los miniadores de textos de la España
mozárabe y de los pequeños reinos del norte de la península,
tal como el Beato de Liébana. Esta tendencia se manifestará
luego con vigor, en la escultura románica.

DE LA EDAD MEDIA AL BARROCO - LA CONQUISTA
DE AMÉRICA

La muerte fue un tema ampliamente representado
durante la Edad Media. A mediados del siglo XV se publicó
el primer tratado sobre el arte del bien vivir y el bien morir,1

este tipo de tratados más tarde proliferaron en los países
europeos. En el tema de la muerte, tan recurrido
posteriormente en la América colonial, ángeles y demonios
se disputan el alma del moribundo, acechando con
tentaciones y reconfortando con otros tantos consuelos.
El cuadro de la muerte en Caquiaviri es uno de los más
interesantes en nuestro país. Allí aparece el diablo como
músico, como una copetinera y con otras diferentes
representaciones. En el Virreinato del Perú se dan también
en cuadros de menor escala pero igualmente importantes
donde aparece el diablo tratando de arrancar el alma al
moribundo.

El tema de las Postrimerías también fue representado
durante el Virreinato en el área andina. Todos estos temas
fueron enseñados mediante grabados que vinieron a América
y que sirvieron de inspiración a este tipo de pinturas.

El tema de los grabados que llegaron desde España
también toca el del Anticristo donde el Papa representado
como el Anticristo recibe del diablo las leyes con que
“tiraniza conciencias de vasallos y reyes”. Nuevamente el
cuadro existente sobre el tema en el templo de Caquiaviri
es un magnífico ejemplo .

MAL, BIEN, CIELO, MUNDO E INFIERNO

Si el mal se identifica con el infierno y el bien con el
cielo, el mundo es la región en la que el mal y el bien
luchan por prevalecer. Por eso la iconografía muestra dos
o tres visiones de la vida humana: (a) el mundo y el cielo;
(b) el mundo y el infierno, y (c) los tres en una lección de
orden cósmico.

Este orden cósmico figurado tiene su origen en Flandes,
puesto que la iconografía italiana, la francesa y la española

no muestran el demonio más que individualmente o en
grupos en la vida cotidiana. En cambio en Flandes, se
muestra el orden cósmico y moral total, que conlleva
también la historia de la salvación y, por tanto, la historia
futura.

El tema ha sido muy representado en el Virreinato
del Perú y en general en América, los tres planos del cielo,
la tierra y el infierno son representados en diversas pinturas
en las que se ve al diablo prácticamente jalando a las almas
al infierno, o como en un caso tentando al Arcángel San
Miguel.

En las distintas representaciones del Arcángel San
Miguel podemos encontrar como varía el concepto del
demonio o del diablo, desde México donde encontramos
un magnífico cuadro del pintor flamenco Martin de Vos,
donde el demonio es una sirena cubriéndose los pechos
(portada), hasta otros en el área andina, donde ya el
demonio esta representado como serpiente o como un
diablo con todas las características detalladas en este breve
estudio iconográfico.



PERCEPCIONES DEL MAL POR LOS PINTORES.
INFLUENCIAS

La influencia que recibieron los pintores en esta parte
de América es indudablemente de origen flamenco. No
hay que olvidar que desde tiempos del descubrimiento, la
reina Isabel La Católica tenía en su corte a artistas de
Flandes y que luego su hija Juana, al casarse con Felipe el
Hermoso, vivió en Flandes.

Solo un ejemplo podría bastarnos para ilustrar mejor
esta aseveración. “El Juicio Final”, obra del pintor flamenco
Martín de Vos y expuesta en el Museo de Bellas Artes de
Sevilla, es una profusión de planos compositivos, de personas
que se agolpan en múltiples escenas, y cuyo tratamiento
individualizado de los personajes influyó notablemente en
las representaciones sobre ese tema en esta parte de América.

ALGUNAS DESCRIPCIONES DEL DEMONIO

El monje medieval Raoul Glaber, afirma haber visto
al diablo y lo describe en el siglo XI de la siguiente manera:
“Pequeño, delgado, mirada esparcida, ojos negros, frente fruncida,
narices coloradas, boca torcida, mentón puntiagudo, barba de
chivo, orejas puntiagudas, cabello erizado en desorden, dientes de
perro, cráneo prominente, pecho hinchado, encorvado, vestido de
harapos. El hedor es una característica esencial”2 Por su parte,
Teófilo de Rutebeuf  describe al demonio como “deforme,
casi desnudo, bajo y con cuernos”3

En el siglo XIII se encuentra una descripción del diablo
como “hombre negro más que ninguna criatura, con barba larga
y cabellos largos hasta los pies” Por otro lado, Gonzalo de
Berceo nos describe a los diablos “con barbas, cabellos,
sobrecejas, frente, dientes, con extremidades, tanto brazos como
piernas. Las piernas –deberíamos más bien decir patas– le sirven
para maltratar el alma de los condenados a los que se tratan como
a una pelota y le dan continuas coces”.4

LA REPRESENTACIÓN DE LOS PECADOS CAPITALES

Cada pecado capital ha sido representado por el
demonio en distintas manifestaciones, como se puede ver
en la siguiente tabla con los nombres de cada uno de ellos:

En el siglo XVI, Martín de Castañega escribió sobre
la brujería y los pecados capitales en el país vasco y Andrés
de Olmos, quien vino desde la misma región junto con el
Obispo Zumárraga hasta Nueva España, quedó tan contento
con estos libros que los tradujo luego al nahuatl. Castañega
hablaba de la buena religión, –la católica–  y la mala religión,
o sea la que tocaba el tema de los diablos.

Lucifer Soberbia/Orgullo

Mammon Avaricia/Vanidad

Asmodeo Lujuria

Satanás Ira Jaguar

Belcebú Gula Cerdo

Leviatán Envidia/Celos Perro

Belfegor Pereza Asno

84



85

Por ejemplo, en el caso del cuadro del Infierno de
Carabuco, los pecados están representados de la siguiente
forma:

Orgullo o Soberbia, sufriendo el pecado de la rueda.

Avaricia o Vanidad, la persona es torturada por la cabeza con
insectos que le cuelgan de las orejas.

Lujuria, en este caso es una bestia que devora el sexo del
personaje.

Ira, un demonio que arremete a su víctima.

Gula, los demonios torturan sacándole los intestinos.

Envidia o celos, un demonio arranca la lengua a su victima.

Pereza, una bestia con forma de perro devora a su victima.5

RELACIÓN VIRTUD - PECADO

Las siete virtudes: Prudencia, Justicia, Templanza,
Fortaleza, Fe, Esperanza y Caridad.  En los cuadros donde
se representa el bien y el mal se tienen las distintas
representaciones de esta relación virtud-pecado mediante
la presencia de ángeles y demonios.

LAS CASTAS DEMONIACAS

Los demonios están organizados en seis castas:

1 Demonios de las capas superiores del aire, que jamás
entran en contacto con los seres humanos.

2 Demonios de las capas inferiores del aire, que provocan
las tormentas devastadoras.

3 Demonios terrestres, que habitan en bosques, cuevas
y campos.

4 Demonios del agua –son de naturaleza femenina– y
destruyen la vida de los peces y otros animales acuáticos.

5 Demonios subterráneos, que originan los terremotos,
socavan los cimientos de las casas y vigilan los tesoros
enterrados.

6 Demonios nocturnos, que evitan la luz de día, son
negros y muy malvados.6

LOS DEMONIOS Y LOS MESES7

En el siglo XVII se asignó a cada demonio un mes en
el que era más fuerte:

Enero Belial

Febrero Leviatán

Marzo Satanás

Abril Belfegor

Mayo Lucifer

Junio Baalbertih

Julio Belcebú

Agosto Astaroth

Septiembre Tamuz

Octubre Baal

Noviembre Asmodeo

Diciembre Moloch



DIVERSIDAD CULTURAL HOY DÍA:

La Diablada de Oruro, Diablos Cojuelos de Rep.
Dominicana y los Diablos de Riosucio, Risaralda,
Colombia

El tema de los diablos o la diablada es enfocado de
distinta manera en estas tres culturas cercanas, pero no por
ello iguales.

Según Teresa Gisbert en su libro Iconografía y Mitos
Indígenas,8 en el arte no existe ni debería existir
representación pictórica exclusiva de los demonios. Tan
solo la representación de la batalla entre San Miguel y
Lucifer ya podría ser considerada demoníaca. Sin embargo,
como se ha podido ver, la lucha entre San Miguel y los
demonios es mucho más popular en las “danzas” indígenas
y como parte del teatro religioso.

La Diablada de Oruro, cuyos orígenes aún están muy
discutidos, se origina, según Teresa Gisbert, en un tema

sagrado como lo es la lucha de San Miguel con los
demonios.9  Este baile siempre ha tenido relación con la
Virgen María.  En el pasado en Potosí con la Virgen de
Guadalupe, en Oruro es con la del Socavón,  en el norte
de Chile La Tirana, que se festeja el día de la Virgen del
Carmen, lo mismo que en Paucartambo en el Perú.

En Potosí, siempre relatado por T. Gisbert, en 1601,
en las fiestas de la Virgen de Guadalupe aparece Lucifer a
caballo y lee una carta indicando que Proserpina, la diosa
del infierno era la más hermosa. Es importante anotar
aquí, que Proserpina tenía forma de sirena, así como en
varios cuadros se representa al demonio como sirena. (Ver
Martín de Vos - Miguel Ángel). Luego se iniciaba una lucha
entre el demonio y un caballero que representaba a la iglesia
y que defendía a la Virgen como la más hermosa.
Naturalmente es la Virgen la ganadora de este certamen.
Hoy día esta lucha se representa muy parecida en
Paucartambo en honor de la Virgen del Carmen, donde
al paso de la procesión de la Virgen, los demonios acechan
en los techos de las casas. También están los ‘chunchos’ y

86





88

los Saqras o diablos, donde está Lucifer y sus huestes de
siete diablos que representan a los pecados capitales, los
cuales mueren al paso de la Virgen. En su libro, T. Gisbert
menciona un poema en quechua que describe al demonio
y en el que se lo muestra con las características que hoy
posee “el tío” de la mina: como un dador de riquezas que
tiene la fuerza de Pachacamac para hacer temblar la tierra
y como Illapa, señor del rayo. Según Sabine MacCormack,
en el libro sobre Historia del descubrimiento y conquista del
Perú, Agustín de Zárate10 tiene una representación del dios
Pachacamac con todas las características del demonio. Lo
interesante de este grabado es que los indios están
representados con barba, turbantes y en general como si
fueran europeos.

Hoy día, ya no hay ese diálogo y la Diablada es solo
una danza que se baila en las diferentes “entradas” que se
realizan en el país. Anteriormente ocurría solo en Oruro,
pero ahora se ha generalizado. Existen documentos que
muestran que la primera vez que se presentó la Diablada
de los Bordadores en la Entrada del Gran Poder nadie le
dió importancia.

Sobre la Diablada de Oruro existe además otra versión,
que refiere a las invocaciones andinas a la Pachamama
(Madre Tierra), al “tio” de la mina, como el dador de
riquezas que vive debajo de la tierra, y a la Virgen de la
Candelaria.

Es apenas en el siglo XX cuando por primera vez las
comparsas ingresan en el carnaval como tropas de diablos.

El caso de los Diablos de Riosucio, Caldas  es diferente,
pues ellos sostienen que tienen un diablo mestizo, no
religioso –aunque tampoco es un baile no cristiano–.

En Riosucio el blanco aporta históricamente desde el
siglo XVI una estructura especial para la fiesta de Reyes
Magos (6 de enero). El negro africano por su parte, involucra
danzas ancestrales como la de “Diablos con cencerros,”
con cantos que parecen tener origen vantú y de esclavitud
donde todos protestaban. El indígena, además, ofrece sus
ceremonias al sol y la luna.

En Riosucio consideran que el Diablo es un estado
anímico heredado de la tradición cultural aborigen, de la
mezcla de las culturas y razas que vivió la parte occidental
de Colombia que hoy se llama Caldas. Consideran al diablo
no como la representación del mal, sino como el inspirador
para la preparación de los oídos y el cuerpo para la danza.
Es más una mascarada que un reflejo de la vida.

Es interesante ver que para ellos solamente la raíz
blanca de los indígenas es la que considera al Diablo como
representación del mal, mientras la raíz india o negra no



89

lo hace. Ellos ven en el Diablo del Carnaval a divinidades
buenas, hay un sincretismo y surge por tanto un ser
diferente.

La fiesta en este caso no se hace para el diablo, que
no es la razón de ser de la fiesta, el Diablo surge para que
la fiesta se salve, para que resulte buena. No resulta pues
una amenaza, es el que custodia y cuida la fiesta, el diablo
se lleva al infierno a quien no baila, a quien intenta dañar
la fiesta.

El caso de los Diablos Cojuelos de La Vega en
República Dominicana es algo diferente también, salen al
atardecer y lo hacen más que nada para  “atacar” a la
población porque representan el mal. La población alegre
recibe este “ataque jocoso” de los diablos.  Estos diablos

que salen todos los domingos del mes de febrero y el
domingo de Carnaval rematen en un gran desfile de las
distintas comparsas por el Diablódromo de La Vega, lleva
cada uno una vejiga de vaca inflada con la que atacan al
público como un castigo. Las máscaras están hechas en
papel maché con mucho decorado y colorido.  Este Carnaval
de Diablos de La Vega tiene vieja data, aparentemente
desde 1532 aunque con una ruptura de tres siglos. La
tradición reapareció a finales del siglo XIX y a pesar del
tiempo transcurrido conserva muchas de sus características,
sin embargo ellos no bailan como en Oruro y son solamente
unas comparsas de traviesos arlequines con máscaras de
diablo que brincan y juegan con el público en su papel de
representantes del mal. 



90

BIBLIOGRAFÍA

America: Bride of the Sun: 500 Years Latin America and the Low Countries.
(Catálogo de la exposición realizada en Amberes, Holanda, 1992).
Imschoot Books. Bruselas, 1992.

Cervantes, Fernando, The Devil in the New World: The Impact of Diabolism
in New Spain. Yale University Press. New Haven & London, 1994.

Colombia.com. “¿Qué es el carnaval de Río Sucio?”, Artículo especial
en internet <www.colombia.com/especiales/2002/carnaval_
rio_sucio_carnaval/que_es.asp> Accedido el 22 de septiembre, 2003.

____ “¿Qué es el diablo?”, Artículo especial en internet.
<www.colombia.com/especiales/2002/carnaval_rio_sucio/el_diablo/
index. asp> Accedido el 22 de Septiembre, 2003.

El retorno de los Ángeles. (Catálogo de la exposición Internacional). Unión
Latina, Tours, 1998.

Flores Araoz, José; Mujica Pinilla, Ramón; Wuffarden, Luis Eduardo
y Guibovich Pérez, Pedro, eds. Santa Rosa de Lima y su tiempo. Colección
Arte y Tesoros del Perú. Banco de Crédito del Perú. Lima, 1995.

Friedeman, Nina S. de. Fiestas: Celebraciones y ritos de Colombia.  Villegas
Editores. Bogotá, 1995.

Gisbert, Teresa, Iconografía y mitos indígenas en el arte. Editorial Gisbert
y Compañía. La Paz, 1980.

____ El paraíso de los pájaros parlantes: La imagen del otro en la cultura
andina. Plural Editores, Universidad Nuestra Señora de La Paz. La Paz,
1999.

NOTAS

1 Sebastián, Santiago, Mensaje del Arte Medieval, pp. 172 y ss.2

Ruiz, Domínguez, Juan A,“El mundo espiritual de Gonzalo de Berceo.-
El diablo medieval” en www.valleNajerilla.com pp.12.

3 Ibidem pp 12.
4 Ibidem pp.13.
5 Viceministerio de Cultura: Entre el Infierno y la Gloria, Catálogo de

la exposición homonima, 2003.

Guamán Poma de Ayala, Felipe, La Nueva Crónica y Buen Gobierno.
(Interpretada por el Teniente Coronel Luis Bustos Gálvez.)3 tomos.
Editorial Cultura. Lima. Tomo I, 1956.  Tomos II y III, 1966.

Gutiérrez, Ramón y Gutiérrez, Rodrigo, Viñuales. Historia del Arte
Iberoamericano. Lunwerg Editores. Barcelona, 2000.

McFarren, Peter (ed.). Máscaras de los Andes bolivianos. Editorial Quipus.
Banco Mercantil. La Paz, 1993.

MacCormack, Sabine, “Demons, Imagination and the Incas.”  
Representations. No. 33 (Winter 1991): 121-46.

____ “Pachacuti: Miracles, Punishments, and Last Judgment: Visionary
Past and Prophetic Future in Early Colonial Peru.”  The American
Historical Review. Vol. 93, No. 4. (Oct. 1988): 960-1006.

Pintura en el Virreinato del Perú. Colección Arte y Tesoros del Perú. Banco
de Crédito del Perú. Lima, 1989.

Ruiz Domínguez, Juan Antonio, El mundo espiritual de Gonzalo de Berceo.
Gobierno de La Rioja. Instituto de Estudios Riojanos.  Logroño, 1999.

Sebastián, Santiago, Mensaje del arte medieval. Ediciones Escudero.
Córdoba, 1978.

____ Contrarreforma y Barroco. Editorial Alianza Forma. Madrid. 2nda
edición, 1985.

Os anjos estão de volta. (Catálogo de la exposición realizada en a Pinacoteca
del Estado. Ago.14-Oct.29, 2000). Editorial Gráficos Burti. São Paulo,
2000.

6 Demonios, www.demonios.htm.
7 Ibidem.
8 Gisbert, Teresa, Iconografía y Mitos Indígenas en el Arte, Editorial

Gisbert, La Paz, 1980 p. 87.
9 Gisbert, Teresa, El Paraíso de los Pajaros Parlantes, p. 243 ss.
10 Sabine, MacCormack, Demons, Imagination and the Incas, en

Representations, No. 33, Special Issue: The New World. (Winter,
1991), pp. 121-146The Regents of the University of California.







I

l adentrarse en el estudio de la pintura
del siglo XVI en la Nueva España, pronto
aparece entre los tópicos del arte cristiano
indígena un asunto que hasta la fecha no

pasa por advertirse como una cuestión de extrema
curiosidad: cómo algunos cronistas seglares y religiosos
alaban las manufacturas indígenas, al grado de aplicar a
sus artífices elogios aparentemente desmedidos, pero que
se fundamentan en el ingenio y habilidades con que los
indígenas recrearon lo que Occidente hacía no mucho
había comenzado a enseñarles.

Ciertamente ya Manuel Toussaint advertía el fenómeno,
anotando al respecto:

En la deliciosa rusticidad del cronista, sus hiperbólicos
elogios nos mueven a risa; sin embargo, dada la destreza
manual de los indios, su perfección en otras actividades
artísticas, como la orfebrería, en que sí podían ser comparados
con los europeos, es de pensar que realmente alcanzaron cierta
elevación en el arte pictórico. Así lo comprueban las
Ordenanzas de pintores, dadas en 1557... cuando aceptan
que si un indio lo mismo que un español, es oficial
examinado, pueda hacer imágenes “porque siendo
examinado sabrá dibujar y ordenar cualquier Historia sin
que haya error ninguno, como oficial que lo es…”1

Y en este punto cabe profundizar respecto a si la
pintura cristiano indígena, alabada por la deliciosa rusticidad
de los antiguos cronistas, podría realmente compararse con
lo que entonces se producía en Europa.

A la vista de las fuentes, la problemática en realidad
conduce por otros caminos. La necesidad de imágenes para
el ornato de las iglesias y oratorios domésticos durante los
tiempos de la primitiva iglesia indiana fue tal, que una vez

diseñado el plan de fundar escuelas de artes y oficios
similares a la de San José de los Naturales, los indígenas
la atendieron con gran entusiasmo, tal como puede
percibirse a partir de algunas líneas escritas por el padre
Motolinía:

Procuraron también los frailes que se hiciesen iglesias en
todas partes y así ahora casi en cada provincia donde hay
monasterio hay advocaciones de los doce apóstoles,
mayormente de San Pedro y San Pablo, los cuales demás
de las iglesias intituladas de sus nombres, no hay retablo
en ninguna parte donde no estén pintadas sus imágenes.2

El furor no declinó con el transcurrir de los años,
como se advierte gracias a otra crónica escrita por el agustino
fray Juan de Grijalba sobre el primer tercio del siglo XVII:

en sus casas todos los que pueden tienen un oratorio con
grande limpieza y decencia. Allí tienen muchas imágenes
según su posibilidad: para allí son las esteras de colores, las
flores y los perfumes. Y es a saber, que un indio que en su
vestido y comida no tiene ánimo de gastar dos reales, gasta
con gran generosidad mil en una imagen.3

Durante el periodo que se extiende entre ambos
cronistas, floreció el arte de la pintura entre los indígenas
de la Nueva España. Su enseñanza estuvo sujeta, además
de las escuelas de artes y oficios donde se aprendía, a la
lógica de la evangelización, que merced a la gran necesidad
de imágenes para el culto, promovió su manufactura
apoyada en los más diversos modelos: estampas grabadas
lo mismo de filiación tardo medieval que renacentista,
además de la presencia de pintura que sería importada de
Flandes, Italia y la misma España, como también lo describe

93



fray Toribio Motolinía, quién escribe contemplando cómo
la riqueza americana atraía de la lejana Europa vicios y
virtudes:

En los oficios mecánicos, así los que de antes los indios
tenían como los que de nuevo han aprendido de los
españoles, se han perfeccionado mucho; porque han salido
grandes pintores después que vinieron las muestras y imágenes
de Flandes y de Italia que los españoles han traído, de las
cuales han venido a esta tierra muy ricas piezas, porque a
donde hay oro y plata viene todo; en especial los pintores
de México, porque allí va a parar todo lo bueno que a esta
tierra viene; y de antes no sabían pintar sino una flor o un
pájaro, o una labor; y si pintaban un hombre o un caballo,
era muy mal entallado; ahora hacen buenas imágenes.4

Motolinía subraya el perfeccionamiento que los
indígenas lograron al tener a su alcance tales muestras de
Flandes e Italia, pero pareciera que las mejorías le resultan
perceptibles fundamentalmente en la manera como los
tlacuilos reconstruían las proporciones de la figura humana
o algunos animales, verbigracia el caballo, aunque también
fray Toribio advierte que ya antes sabían pintar flores y
pájaros. Tiempo después otro religioso, fray Gerónimo de
Mendieta regresaría sobre el mismo tópico en uno de los
capítulos de su Historia eclesiástica indiana, aunque añadiendo
interesantes consideraciones:

Pintores había buenos que pintaban al natural, en especial
aves, animales, árboles y verduras, y cosas semejantes, que
usaban pintar en los aposentos de los señores. Mas los
hombres no los pintaban hermosos, sino feos, como a sus
propios dioses, que así se lo enseñaban y en tales monstruosas
figuras se les aparecían, y permitíalo Dios que la figura de
sus cuerpos asemejase a la que tenían sus almas por el pecado
en que siempre permanecían. Mas después que fueron
cristianos, y vieron nuestras imágenes de Flandes y de Italia,
no hay retablo ni imagen por prima que sea, que no la
retraten y contrahagan.5

Y lo sustancial del nuevo planteamiento no reside en
considerar al naturalismo de los tlacuilos indígenas aceptable
ante la percepción del hombre occidental, al menos en lo
que respecta a la representación de las “aves, animales,
árboles y verduras, y cosas semejantes”. Mendieta esgrime
otra razón estética más allá del naturalismo o las reglas en
la proporción del cuerpo humano, una de índole moral,
de modo que a su manera de ver, la dosis de monstruosidad
que atañe a la representación del cuerpo humano entre los
indios del México antiguo, caminaba de la mano con su
paganismo.

Ese mismo componente estético se convirtió en el eje
de la enseñanza y aprendizaje de la pintura en las escuelas
de artes y oficios. Para ingresar a ellas, los franciscanos
intentaron, aunque no siempre con éxito, que sus alumnos
provinieran de las familias de la nobleza indígena. En un
principio, los frailes se preocuparon por que sus alumnos
aprendieran más de un oficio, convirtiendo a los más
adelantados en maestros de las nuevas generaciones. Por
otra parte, el programa educativo promovió la idea de
fomentar antes que al individuo, al trabajo colectivo,
organizándose cuadrillas que en más de una ocasión
laboraron por diversos conventos de la Provincia.

Al orden práctico en el manejo de los pinceles, buriles
y otras herramientas, los frailes añadieron métodos de
orden audiovisual, ayudados con pictografías como las
que aparecen en los libros noveno y décimo del códice
Florentino, donde se describen paso a paso los diversos
aspectos relacionados con algún oficio. Y a esa parte de
índole técnica añadirían además un sentido moralizante
por medio de consejas a manera de los exempla medievales,
con que se amonestaba a los naturales desde el taller hasta
en el confesionario, como lo demuestran algunos de los
cuestionarios publicados por fray Alonso de Molina en su
Confesionario Mayor en la lengua mexicana y castellana. Al
mismo espíritu obedecerían las descripciones del bueno
y del mal oficial que fray Bernardino de Sahagún incluyó
en el libro X de su Historia general de las cosas de la Nueva
España, donde se hallan algunas líneas relativas
específicamente al oficio de la pintura; al respecto señala
Sahagún:

El pintor, en su oficio, sabe usar de colores y dibujar o
señalar las imágenes con carbón, y hacer muy buena mezcla
de colores, y sabe moler muy bien y mezclar. El buen pintor
tiene buena mano y gracia en el pintar, y considera muy
bien lo que ha de pintar, y matiza muy bien la pintura, y
sabe hacer las sombras, y los lejos, y follajes.6

En cambio, el mal pintor es de malo y bobo ingenio y por
eso es penoso y enojoso, y no responde a la esperanza del
que da la obra, ni da lustre a lo que pinta, y matiza mal,
todo va confuso, ni lleva compás o proporción lo que pinta,

por pintarlo de prisa.7

Tal como puede apreciarse, el papel del trabajo manual
se combinó con el sentido pragmático del mensaje
evangélico de los misioneros, gracias a lo cual se abrió
paso a una incesante actividad,  pues en aquellos días todo
era necesario.

94



II

Como antes se mencionó, los indígenas cumplieron
sus encargos con trabajo en equipo, así en la realización de
los ambiciosos programas murales con que ornamentaron
los conventos de las tres órdenes, como en la manufactura
de retablos. Pero contra lo que pudiera pensarse, la fama
de algunos destacados artistas indígenas hizo que la memoria
conservara sus nombres y ligados a ellos, quedaron también
algunas de las mejores hipérboles que Toussaint tanto
criticara. En un capítulo titulado “Cómo pusimos en muy
buenas y santas doctrinas a los indios de la Nueva España,
y de su conversión, y de cómo se bautizaron y volvieron a
nuestra santa fe, y les enseñamos oficios que usan en Castilla
y a tener y guardar justicia”, pone a la letra Bernal Díaz del
Castillo:

Pasemos adelante y digamos cómo todos los más indios
naturales de estas tierras han aprendido muy bien todos los
oficios que hay en Castilla entre nosotros, y tienen sus
tiendas de los oficios y obreros, y ganan de comer a ello, y
los plateros de oro y de plata, así de martillo como de
vaciadizo, son muy extremados oficiales, y así mismo
lapidarios y pintores, y los entalladores hacen tan primas
obras con sutiles leznas de hierro, especialmente entallan
esmeriles, y dentro de ellos figurados todos los pasos de la
Santa Pasión de Nuestro Redentor y Salvador Jesucristo,
que si no las hubiese visto no pudiera creer que los indios
lo hacían, que se me significaba a mi juicio que aquel tan
nombrado pintor como fue el muy antiguo Apeles, y de
nuestros tiempos que se decían Berruguete y Miguel Angel,
ni de otro moderno ahora nuevamente nombrado, natural
de Burgos, el cual tiene gran fama como Apeles, no harán
con sus muy sutiles pinceles las obras de los esmeriles ni
relicarios que hacen tres indios maestros de aquel oficio,
mexicanos, que se dicen Andrés de Aquino, y Juan de la
Cruz, y el Crespillo.8

Y en este punto la problemática toma al menos dos
caminos. Por un lado, en estas líneas Bernal se hace eco
de los afanes vindicadores de los soldados que participaron
en la conquista. Aquí se engarza el conocido tópico de
cómo la espada precede a la cruz, de modo que al igual que
los cronistas religiosos, la buena disposición a los oficios
entre los indígenas conversos, no sería sino la prueba
palpable de su propia acción.

Pero ciertamente Bernal Díaz parece maravillado ante
las obras de Aquino, de la Cruz y el Crespillo, tanto, “que
si no las hubiese visto no pudiera creer que los indios lo
hacían”, y en ese punto el soldado trae a cuento el nombre
legendario de Apeles, famoso por haber pintado la Venus

de Andiomene y muchos célebres retratos, pero también
por su relación con Alejandro Magno, de quién según
Plíno, además de varios encargos, recibió honorable trato
y a la hermosa Campaspe como prenda de una magnífica
pintura.9

No está por demás recordar que entre los tópicos
recurrentes para demostrar la nobleza de la pintura, los
tratadistas italianos y españoles del Renacimiento usaron
como argumento el tópico de la buena relación entre
pintores y poderosos, como lo demuestran las primeras
líneas del tratado de Felipe de Guevara:

Estos días pasados, apretándome mis enfermedades mas de
lo ordinario, y por causa de esto impedido de ocuparme en
cosas de más importancia, acordé para entretenerme, recoger
lo que de la Pintura y Escultura antigua había como de paso
en otros tiempos leído: artes nobles y muy estimadas de
Reyes y Pueblos libres en las edades pasadas, de las quales
siempre los buenos juicios y entendimientos gustaron, y se
apreciaron en gran manera, como claro nos muestra la
devoción que a ellas tuvo Alexandro Magno, al qual con
parecerle poco un mundo para conquistarle, se deleytó
tanto de esto, que los ratos de la guerra y gobierno de la
República le sobraron, los gastó con Apeles, Pintor insigne,
yéndose a su oficina a verle poner las manos en sus obras.10

III

La historia de Apeles por supuesto mantiene sus nexos
con el arte, pero Guevara la matiza con tintes políticos
cuya intencionalidad se antoja lejana, al menos en lo
particular, para el caso de nuestro cronista soldado. En su
larga crónica, Bernal Díaz refiere en tres distintas ocasiones
la hipérbole de Apeles: la transcrita líneas arriba, otra en
el capítulo  CCVI,11 cuando habla de “las estaturas y
proporciones” que tuvieron algunos de sus capitanes y
compañeros de armas. En este punto Bernal no cita al
antiguo Apeles o a los modernos Miguel Angel y Berruguete
como referencia para alabar al arte de indígenas, aquí se
duele de no saber “pintar y esculpir sus cuerpos y maneras
y rostros y facciones” tan bien como aquellos nobles artistas.
Pero en realidad el asunto sólo refuerza el hondo sentido
providencialista que imprime a su crónica cuando agradece
a Dios haberle librado
de no ser sacrificado a los ídolos y me libró de muchos
peligros y trances para que ahora haga esta memoria o
relación.12

En cambio en el capítulo XCI,13 Díaz del Castillo
vuelve a mencionar a Aquino, Juan de la Cruz y el Crespillo
como notables entalladores y pintores, dignos de contarse
entre los mejores de tiempos antiguos o modernos, pero

95



en esta ocasión el nombre de Andrés se cambia por el de
Marcos, pudiéndose considerar que en la confusión, al
cronista le interesara más el tópico que sus actores, aunque
también cabe la posibilidad de un error de la memoria o
un simple defecto de lectura en el manuscrito original.

Pareciera sin embargo que el nombre de Marcos tiene
mejor fortuna documental, aunque sus noticias no por ello
están sujetas a menos confusiones. La primera de ellas es
de índole administrativa; el 19 de junio de 1553 se presentó
ante Antonio Mejía, oidor por su Majestad, y Cristóbal de
Tapia, escribano, un indio que dijo llamarse Marcos Griego,
de oficio pintor. Gracias al trabajo del intérprete Domingo
del Águila, las autoridades conocieron que este indio había
dado 15 pesos de oro común a Gabriel Xalacatl y Marina
Papan como adelanto por la compra de unas casas que se
hallaban en el barrio de Santa María de México, y que
encontrándose muy enfermo el mencionado Gabriel,
procedía a asegurar la venta a fin de obtener la escritura
correspondiente.14

El 20 de junio el escribano Cristóbal de Tapia visitó
la casa del indio Gabriel para corroborar el informe anterior,
y visto como cierto, se procedió a cerrar la compraventa,
cediéndose los derechos de la propiedad al pintor Marcos
Griego, y añadiéndose la información que sus terrenos
lindaban con las casas de “Francisco Tlapaltecatl, pintor,
y con casas de Fabián Telpan, carpintero, e con casas de
Miguel Ytztl, vecino, e con casas de Antón Tlatolsuchitl,
carpintero, e con casas de Pedro Cuautli, pintor”,15 noticia
por demás interesante pues salvo en una colindancia no
especificada –la de Miguel Ytztl–, sus otros vecinos están
relacionados con la carpintería y con el oficio de la pintura,
destacándose entre ellos el nombre de Pedro Quauhtli,
quién según don Francisco del Paso y Troncoso, participó
junto con Miguel Toxochicuic, Luis Xochototol y Miguel
Yohalahuach  en la realización de un lienzo para el Tecpan
de la ciudad de México.16

Otro Marcos, de oficio pintor, aparece citado en la
celebérrima “Información” que mandó practicar que el
arzobispo de México don Fray Alonso de Montufar, con
motivo de un sermón que en la fiesta de la Natividad de
Nuestra Señora (8 de septiembre de 1556), predicó en la
capilla de San José de Naturales del Convento de San
Francisco de México su provincial Fray Francisco de
Bustamante, acerca de la devoción y culto de Nuestra Señora
de Guadalupe:17 enredoso proceso en el que se concentran
lo mismo desavenencias entre el arzobispo y los franciscanos
que en torno a la naturaleza del culto a las imágenes.

Varios testigos presentes en el sermón del padre
Bustamente comparecieron para señalar cuáles habían sido

sus palabras; entre ellos, para el caso que nos ocupa, destaca
el parecer de Alonso Sánchez de Cisneros, quien dijo a la
sazón:

[que] le oyó decir al dicho padre provincial, quél y todos los
demás religiosos habían procurado con muy grande instancia
de evitar que los naturales de esta tierra no tuviesen en su
devoción y oración en pinturas y en piedras, porque quitarles
la ocasión de sus ritos y ceremonias antiguas de adorar en
sus ídolos, y que con esta devoción nueba de nuestra Sa.
de Guadalupe parecía que era ocasión de tornar a caer en
lo que antes avyan tenido, porque era una pintura que avya
hecho Marcos, indio pintor; y que para aquella devoción
aproballa y tenella por buena era menester haber verificado
los milagros y comprobarlos con copia de testigos…18

Y con ciertas diferencias respecto a la problemática de
las imágenes, los demás testigos añaden o suprimen detalles.
Sin embargo, a la hora de tratar sobre la autoría del lienzo
en cuestión, otros testigos, como Juan de Meseguer,
coinciden en señalar:

… y que viendo agora el gran concurso de la gente que va
allá a la fama de aquella imagen pintada ayer de un indio
hazía milagros, que era tornar a deshacer lo hecho…

Es decir, coinciden en señalar como su artífice a “un
indio”, sin mencionar otro detalle al respecto, como si lo
hizo Alonso Sánchez de Cisneros, aunque sólo fuera para
señalar el nombre del indio Marcos, pintor, sin otro
complemento que permitiera su segura identificación.

Existe otra obra artística a la que se encuentra ligado
el nombre de un artista Marcos, se trata ni más ni menos
que del retablo principal de la capilla de San José de los
Naturales, obra que Marcos inició sin ayuda pero en la que
después intervinieron Pedro Chachalaca, Francisco
Xinmamal, Pedro de San Nicolás, Martín Mixcohuatl y
Pedro Cocol. El retablo se estrenó el 25 de diciembre de
1564, y fray Miguel Navarro, entonces provincial de los
franciscanos, le dispensó su mejor elogio: “¡Maravilloso es
lo que hacéis! ¡De verdad, aventajais en mucho a los españoles!”.19

Finalmente, el 29 de enero de 1572 vuelve a aparecer
Marcos Griego, esta vez en otra noticia de índole
administrativa, se trata de una información que se hizo en
torno a Juan Álvarez, mestizo, para permitirle contraer
matrimonio.20

Según dicho expediente, Juan Alvarez, natural de la
ciudad de México, quería contraer nupcias con otra mestiza
llamada Juana González, vecina del Valle de Guayangareo
en la provincia de Michoacán. Para comprobar que estaba
libre para contraer nupcias, llevó como testigos a Marcos

96



97

Griego y a Martín García, quienes dijeron ser indios vecinos
y naturales de la ciudad de México, y residir en el barrio
de Santa María Tlacuechiuhacan.

En la información se añaden otras noticias que
completan algo la biografía de Marcos: su testimonio vuelve
a corroborar su oficio de pintor y menciona además “ser
de edad de cincuanta e cinco años”,21 lo que permite fijar
su nacimiento cerca de 1517, es decir, dos años antes de
que se iniciara la Conquista de México. Sobre el particular,
corrobora también que conocía a Juan Álvarez desde mucho
tiempo atrás, por que le crió dentro de su casa. Martín
García, quién también informó ser pintor y dorador, agregó
en su testimonio:

que conoce al dicho Juan Álvarez desde mucho por que lo
vio criar, hasta que fue hombre, en casa de Marcos Griego,
indio vecino de esta dicha ciudad…22

De modo que posiblemente existió un nexo importante
entre el indio Marcos y Juan Álvarez, aunque ello nunca
se especifica. Acaso Álvarez se crió bajo su tutela como lo
haría un aprendiz, relación auspiciada por la naturaleza
gremial con que se ejerció la pintura en la Nueva España
de donde surgieron especiales afectos, que en más de una
ocasión desencadenaron bodas y compadrazgos.

La existencia de Marcos Griego no es del todo novedosa.
Ya había sido anotada por Salvador Cruz en un artículo
titulado “Algunos artistas y artesanos del México de
Cervantes de Salazar (1550-1560)”,23 y para ello, se valió
de los documentos del protocolo de Tepeaca localizados
en el Archivo de Notarías de Puebla. Poco dijo Cruz de
este singular artista, aunque le llamó la atención la manera
como el pintor indígena estampó su rúbrica en dicho
proceso: “de una señal q acostumbra hazy”, consistente en
una cruz enmarcada por un par de cabecitas de león.”24

Como es de todos conocido, el tetramorfo del
evangelista Marcos se representa con la figura de un león,
símbolo que aprovechó el indio Marcos para estamparlo
como rúbrica, usando la pintura –como lo hicieron los
tlacuilos del México antiguo–, con los valores propios de
la palabra. Tal detalle pasaría por una curiosidad, pero
añadir al nominativo del apóstol, el apellido Griego, me
parece una audacia, y cuanto más si añadimos que el pintor
griego por antonomasia resulta ni más ni menos que Apeles.

Esta frágil noticia permite pensar que el indio Marcos
fue un artista reconocido, que vivió y pintó en un mundo
donde algo debió conocerse de los tópicos que traían entre
manos los tratadistas del Renacimiento, y además, que
alguien pudo ver, como Bernal Díaz del Castillo, que

antiguos y modernos obraban grandes maravillas lo mismo
en Europa que en la Nueva España.

De cierto sabemos que Marcos Griego residió en el
barrio de Santa María Tlacuechiuhacan, donde compartió
espacio con otros artistas, algunos conocidos, como el caso
del ya citado Pedro Quauhtli. Los extremos temporales
documentados en su vida van de 1553 a 1572, y según
estos, relaciones como la que estableció con el pintor y
dorador Martín García, jamás se diluyeron.

Pero a la sombra del tiempo la figura de este singular
tlacuilo también parece difuminarse en una maraña de
preguntas: ¿fue este Marcos Griego el Aquino de Bernal
Díaz del Castillo o el Cipac de Francisco del Paso y
Troncoso?. ¿Por qué se llamó Marcos Griego?, ¿fue el bien
intencionado nombre con que le bautizó un fraile o
simplemente un mote? ¿Fue un nombre acompañado por
la fama y la conciencia de poderse considerar entre los
mejores artistas de su época?… Acaso con el tiempo lo
sabremos.

Anexo documental

Archivo General de Notarías, Puebla, Protocolo de
Tepeaca, ff. 10-11v.25

México. Pleito entre Marcos Griego, indio pintor, y
María Papan, por la compra de unas casas en el barrio de
Santa María.

[f. 10] En la ciudad de México a diez y nueve días del
mes de junio de mil e quinientos e cincuenta e tres años,
ante Antonio Mejia oidor por su Majestad en esta Real
Audiencia y delante de mi Cristóbal de Tapia, escribano
de su Majestad pareció ante mi un indio que mediante
Domingo del Aguila interprete de la real audiencia, dijo
llamarse Marcos Griego, pintor. E mediante el dicho
interprete dijo que el compro a Gabriel Xalacatl, indio
natural de México de barrio de Santa María y a Marina
Papan, su mujer, unas casas en sitio de ellas, que los
susodichos tenían en el susodicho barrio de Santa María
cerca de las casas de Andres de Barrios por precios e contra
de veinte pesos de oro común de los cuales les tiene dados
e pagados quince pesos e le resta debiendo los otros cinco
pesos, e porque el quiere que los susosdichos le haga
escritura de venta de las dichas casas e pagarle los dichos
cinco pesos, y [que] el dicho Gabriel Xalacatl esta muy
enfermo en cama y se muriese, el perdería las dichas casas
en los dineros que por ellas le ha dado por tanto que pedía
e pidió el dicho su oidor, mande que un escribano valla
al dicho Gabriel indio y su mujer y sepan de ellos y [si] es



verdad lo susodicho. E hallándose […] atento al que el
susodicho esta enfermo e no puede venir, hoy de su merced,
a la dicha escritura de venta, los dichos Gabriel e María
Papan, su mujer, otorguen la dicha escritura e por ello les
de licencia e facultad e interponga en ella su autoridad e
decreto judicial, lo cual dijo mediante el dicho interprete
e lo firmo de una forma que es costumbre, así el dicho
interprete como de su nombre.

Marcos Griego
[aparece a manera de rubrica el dibujo de dos leones]
Cristóbal de Tapia

Domingo del Águila
[rúbrica]

E luego el dicho escribano e oidor, visto los susodicho,
dijo que mandaba e mando al dicho Cristóbal de Tapia su
escribano, baya a casa del dicho Gabriel indio y si estuviese
enfermo en cama le pregunte a el y a la dicha Marina Papan,
su mujer, si es verdad que ellos han vendió las dichas casas
de suso declaradas al dicho Marcos, indio, e si han recibido
los dichos quince pesos e si quieren la dicha escritura de
venta de ellas a el dicho Marcos [10v] de su propia e libre
voluntad e si así han sido apremiados e atemorizados para
ello, e si declararen haber vendido las dichas casas de su
voluntad otorguen las escrituras de compra de ellas, ante
mi el dicho escribano. En la dicha escritura desde ahora
para entonces e desde entonces por ahora. Interponía e
interpuso su autoridad e decreto judicial, tanto cuanto
podía la condición debida, e dio licencia e facultad a los
susodichos, para hacer la dicha escritura [e los de su merced
va ] entre resido diese por la dicha contravalia.

Publicado y ante mi Ante mi
     en México             Cristóbal de Tapia

Escribano.

E después de lo susodicho en las dicha ciudad de
México en veinte días del dicho mes de junio del dicho
año, yo el dicho Cristóbal de Tapia, escribano, fui juntamente
con el dicho Domingo del Aguila, interprete de la Real
Audiencia del barrio de santa María, e en una casa de
indios del dicho barrio estaba un indio viejo echado en
unos petates, en los que parecía enfermo; que dijo mediante
el dicho interprete llamarse Gabriel Xalacatl, natural de
México del dicho barrio de santa María, e con el estaba
una india que mediante el dicho interprete dijo ser mujer
del dicho Gabriel e llamarse Marina Papan. De los cuales
yo el dicho escribano pregunte por la dicha lengua si habían
vendido a el dicho Marcos Griego, pintor, unas casas, que
están [junto a las] casas de Andres de Barrios, por contra
de veinte pesos. E de ellos le habían dado los quince pesos,

e si de su voluntad, le querían la escritura de venta; que si
a sido forzados, apremiados e inducidos de ello que lo dijese
e declarase, porque el dicho señor oidor les desagrabiaria
de ello, e les hacia justicia, e que hoy los hacia de su voluntad,
que sus oidores de un [de un xi ha] dellos los cuales e cada
uno de ellos dijeron que era verdad que ellos de su voluntad
se habían concertado con el dicho Marcos Griego de vender
las dichas casas por el dicho precio que de ellos les había
dado y pagado, los dichos quince pesos e porque le restaba
debiendo los cinco e que las escrituras en forma dellas. En
estaban la dicha [lie…] lo cual dijeron mediante el dicho
Domingo del Aguila interprete e testigos, que ellos fueron
presentes Geronimo [f. 11] Macatl y Antonila Tolsuchitl y
Francisco Cuilal, Manuel X, y Antonio Totoloque, indios
naturales de su dicha ciudad de México del dicho barrio de
santa María, que a si se dijeron nombrar mediante el dicho
Domingo del Aguila, interprete, e paso ante su merced.

Paso ante mi Domingo del Aguila
Cristóbal de Tapia [rúbrica]
[rúbrica]

E luego los dichos Gabriel Xalacatl y María Papan,
indios, por estar de la dicha licencia y mediante el dicho
interprete e la dicha María Papan, con licencia del dicho
su marido, que le pidió y el se la dio, a vos a dos, dijeron
que vendían e vendieron por juro de heredad para ahora
y para siempre jamás al dicho Marcos Griego, pintor, las
dichas casas de suso declaradas que están cabe [quizás sobre]
las casas de Barrios, que lindan con casas Francisco
Tlapaltecatl, pintor y con casas de Fabián Telpan, carpintero,
e con casas de Miguel Ytztl, vecino, e con casas de Anton
Tlatolsuchitl, carpintero, e con casas de Pedro Cuautli,
pintor. Las cuales dichas casas de suso declaradas con sus
entradas y salidas, dijeron que vendió al susodicho por
libre e sin condición y contradicción alguna, por precio de
los dichos veinte pesos de oro común y los quince de ellos
se le han dado e pagado y los otros cinco les dare paga el
dicho Marcos en mi presencia, e de los [testigos] e de ellos
doy fe y razón de la entrega de lo demás que de su más no
parezco remisión las leyes que hablan en razón de la prueba
y paga y haga como en ella se es y desde hoy dicho día en
adelante que esta casa se dada y otorgada por ella, dijeron
que le apartaban e apartaron e desistieron e desapoderaron
de la herencia posesión. Juro propiedad e posesión, título,
causa de razón dio e que a las dichas casas e sitios de ellas
subían e tinen en cualquier manera. E lo dispuso declare
si hará traspaso todo en vos del dicho Marcos Griego y en
los dichos sus herederos e sucesores y en el que por ello
hubiere de llevar para que sean suyas, para las poder vender,
donar, trocar, cambiar y enajenar e hacer de ellas y en ellas

98



se de cualquier pago de ellas, todo lo que ellos quisiere e
por bien tuvieren. E les dio poder cumplido y en el decreto
que en tal caso se requiere, para que por su propia autoridad
sin licencia de juez ni de alcalde, que con ella pueda entrar
y tomar e aprender la posesión de las dichas casas, para
que sean suyas, e las tener e poseer, labrar, arrendar e hacer
de ellas y en ellas y en cualquier parte de ellas todo lo que
quisieren, e por bien tuviere [tachado y si algún pleito] e de
por las dichas casas e sitios de ellas, de a que persona que
se le pida e demande en cualquier manera, e si algún pleito
sobre las [f. 11v] dichas casas, cualquiera de ellas, vos fuese
movido por alguna persona e personas, se obligara de tomar
labor y defensa de ellos e los seguirá e defenderá a su costa.
E ningún […] fenecer e acabar e si vencidos fueren e defender
no lo pudiere, le darán, volverán e restituirán los dichos
veinte pesos de oro común, con el doblo e costas que sobre
ellos se recrecieren. E par lo así cumplir, pagar e mantener,
obligaron sus personas e bienes inmuebles e por la ley de
mancomún a voz e de uno e cada uno de ellos por el todo
remitido, las leyes de la mancomunidad como en las que
así se contiene, e dieron poder a cualesquier justicias e
jueces de sus majestades de a que Francisco Espino [tachado
e la ley es e convenerlo de jurisdicciones] que sean de Francisco
Espino San Lázaro, de las cuales e de cada una de ellas se
sometieron con sus personas e bienes renunciando como
renunciaron sus personas, Francisco Espino e dando la ley
sita conviene de justicia para que las dichas justicias del
por todo rigor de derecho les cumplan e apremien para lo
así tener e guardar cumplir e pagar e mantener bien si la
tan cumplida merced […] lo susodicho fuese cosa juzgada
pasada con pleitos por demandas por respuesta, e fuese
sobre ello dadas y […] de juez competente, e por ello
consentidas en cosa juzgada sobre ello, refieren cualesquier,
e si son esos e dizque en su labor ayudara seran. O ser
puedan para que no las valga y expresamente se renuencia
la ley e regla de decreto que dice que siendo remisión hecha
de lo de la dicha Marina Papan, por ser mujer refiriendo
las leyes de los emperadores Senato y Consueto veíamos
las nuevas leyes e constituciones de toro [sic] que hablan
en favor e ayuda de las mujeres, porque de ella fue avisada
e de su efecto.

Por el presente os mando, mediante el dicho interprete
por lengua de ellos, dijeron e declararon los dichos indios
lo susodicho que esta en dicho día mes y año susodicho lo
que fueron ante mi e lo que dicho Jerónimo Macatl, Antonio
Tlatolsuchitl, Antonio Atlalmacux, Miguel Totocoque,
indios naturales del pueblo del barrio de Santiago, por no
poderse hallar españoles, a los cuales el dicho interprete
se les dio a entender lo que en la escritura, e lo tomo el
dicho interprete.

Paso ante mi Domingo del Águila
Cristóbal Tapia [rúbrica]
Escribano
[rúbrica]

Archivo General de la Nación, México, Ramo Matrimonios,
v. 128, exp. 10, 4 ff.26

México. 29 de enero de 1572. Información que se hizo
de Juan Álvarez, mestizo, para poder contraer matrimonio.

[f. 1 r.]
[En la portada:] “1572. Información que se hizo de

Juan Álvarez, mestizo, sobre decir que no es casado para
poder contraer matrimonio. Juez, el señor doctor Esteban
de Portillo. Secretario, Diego de Maldonado.

[f. 2 r.]
Muy magnifico y muy reverendo señor.
Juan Álvarez, natural desta ciudad de México, digo que,

yo quiero casar, según orden de la iglesia, con Juana González,
mestiza, estante en el valle de Guaniqueo en la provincia
de Mechuacán, y por que en ello ninguna persona me ponga
impedimento, como en esto no lo tengo, ni soy casado ni
estoy sujeto a matrimonio alguno.

A vuestra merced pido y suplico mande recabar
información de lo susodicho y hecha, se me dé un traslado
della en pública forma para la presentar donde me convenga.
Y pido Justicia.

En la ciudad de México, veinte e nueve días del mes
enero de mil e quinientos y setenta e dos años, ante el muy
magnifico y muy reverendo señor doctor Esteban de Portillo,
Juez provisor, oficial e vicario general  en este arzobispado,
se presentó esta petición, e por el dicho señor provisor
vista, digo: que mandaba y mandó que dicho Juan Álvarez
dé información de cómo no es casado y haga la fe que de
derecho obiere lugar, y hecha se le den los traslados que
pide en pública forma en manera que haga fe y [tachadas
palabras ilegibles] cometía y cometió la recepción y
juramento de los términos que en esta causa se presentaren
a Pedro Gómez Nájera, notario apostólico y receptor de la
audiencia; y para ello le daba y le dio comisión y facultad
en forma. Y así lo mandó e firmó. Ante mí, Diego
Maldonado.

[f. 3 r.]
En la ciudad de México, veinte e nueve días del mes

de enero de mil e quinientos y setenta e dos años, el dicho
Juan Álvarez, para la dicha información, presentó en esta
causa a Marcos Griego y a Martín García, indios vecinos
e naturales que dijeron en lengua mexicana que yo, el
presente notario, doy fe que la entiendo y hablo bien, ser
de esta dicha ciudad de México al barrio de Santa María

99



100

Tlacuechiuhacan, de los cuales y de cada uno de ellos fue
recibido juramento por Dios Nuestro Señor y por Santa
María, su madre, y por la señal de la cruz, so cargo del cual
prometió de decir la verdad de lo que supiesen, y les fue
preguntado por lengua de mí, el dicho notario, por el tenor
de la dicha petición, dijeron e dispusieron lo siguiente ante
mí, Pedro Gómez Nájera [rúbrica], notario apostólico.

 El dicho Marcos Griego, indio pintory dijo ser de esta
dicha ciudad de México al barrio de Santa María
Tlacuechiuhcan, testigo presentado en esta causa, el cual
habiendo jurado y siendo preguntado por el tenor de la
dicha petición, dijo mediante y por lengua mexicana de
mí, el dicho notario, que conoce al dicho Juan Álvarez
desde mucho, por que le crió este testigo dentro de su casa,
en esta dicha ciudad, y sabe que no es casado ni obligado
a matrimonio alguno, por que si lo fuere, este testigo lo
supiere e no pudierese menos; y como persona libre de
matrimonio se puede, el dicho Juan Álvarez, casar y contraer
con [quien] quisiere sin inpedimiento alguno. Y esto lo
sabe y es la verdad para el juramento que hizo, el cual se
firmó e ratificó siéndole leído. Y dijo ser de edad de
cincuenta e cinco años y que no le tocan las generales, y
firmolo de su nombre. Marcos Griego. [rúbrica]. Pedro
Gómez Nájera, notario apostólico.

[f. 3 v.]
El dicho Martín García, indio pintor y dorador, vecino

e natural que dijo ser de esta dicha ciudad de México, al
barrio de Santa María Tlacuechiuhcan, testigo presentado
en esta causa por el dicho Juan Álvarez, el cual habiendo
jurado e siendo preguntado por el tenor de la dicha petición,
dijo mediante lengua de mí, el dicho notario, que conoce
al dicho Juan Álvarez desde mucho por que lo vio criar,
hasta que fue hombre, en casa de Marcos Griego, indio
vecino de esta dicha ciudad, y sabe que no es casado ni
obligado a matrimonio alguno, por que si lo fuere, este
testigo lo supiere y no pudiera ser menos. Por la particular
y continua comunicación que este testigo ha tenido con el
dicho Juan Álvarez, y como persona libre, sabe este testigo,
que se puede casar sin inpedimiento alguno. Y esto sabe
y es la verdad para el juramento que hizo, en lo que se
afirmó e ratificó siéndole leído; y dijo ser de edad de más
de cuarenta años, que no le tocan las generales, y no firmó
por que dijo que no sabía escrebir. Ante mí, Pedro Gómez
Nájera. [rúbrica] Notario apostólico.

NOTAS

1 Toussaint, Manuel, Pintura colonial en México, México, UNAM, 1982:
p. 23. El subrayado es nuestro.

2 Fray Toribio de Motolinía, Historia de los indios de la Nueva España,
Relación de los ritos antiguos,idolatrías y sacrificios de los indios de la
Nueva España, y de la maravillosa conversión que Dios en ellos ha
obrado, México, Porrúa, 1984: p. 22.

3 Grijalva, Fray Juan de, Crónica de la orden de N. P. S. Agustín en
las provincias de la Nueva España, México, Porrúa, 1985: p. 162.

4 Motolinía, Fray Toribio de, op. cit.: p. 172.

5 Mendieta, Fray Gerónimo de, Historia eclesiástica indiana, México,
Porrúa, 1980: libro IV, capítulo XII: “Del ingenio y habilidad de los
indios para todos oficios, y primero se trata de los que ellos usaban
antes que viniesen los españoles”, p. 404.

6 Sahagún, Fray Bernerdino de, Historia general de las cosas de Nueva
España, México, Porrúa, 1982: p. 554.

7 Ibídem.
8 Díaz del Castillo, Bernal, Historia de la Conquista de Nueva España,

México, Porrúa, 1986: cap. CCIX, p. 580.
9 Guevara, Felipe de, Comentario de la pintura…, Madrid, 1788, por

don Gerónimo Ortega: p. 150-164. La tardía edición de este escrito
redactado en torno a 1560 fue promovida por don Antonio Pons.

10 Ibídem: p. 1.
11 Díaz del Castillo, Bernal, op. cit.: “De las estaturas y proporciones

que tuvieron ciertos capitanes y fuertes soldados, y de qué edades
serían cuando vinimos a conquistar la Nueva España”: p. 576-577

12 Ibídem: p. 577.
13 Ibídem.: “De la manera y persona del gran Montezuma, y de cuan

grande señor era”, p. 169-170.
14 Archivo General de Notarías, Puebla, Protocolo de Tepeaca, ff. 10-

11v.

15 Ibídem: f. 10.
16 Citado por Manuel Toussaint, op. cit.: p. 25.
17 García Icazbalceta, Joaquín, Investigación histórica y documental sobre

la aparición del la Virgen de Guadalupe de México, México, Ediciones
Fuente Cultural, 1952. La primera edición de ese documento fue
hecha en Madrid, 1888, por Imprenta de La Guirnalda. Las itálicas
son nuestras.

18 Ibídem: p. 123.
19 Citado en Manuel Toussaint, op. cit.: p. 25
20 Archivo General de la Nación, México, Ramo Matrimonios, v. 128,

exp. 10, 4 ff.
21 Ibídem: f. 3 v.
22 Ibídem.
23 Salvador Cruz, "Algunos artistas y artesanos del México de Cervantes

de Salazar (1550-1560)", Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas,
México, UNAM, Instituto de Investigaciones Estéticas, 1959, v. VII,
n. 28: pp. 91-95.

24 Ibídem: p. 92.
25 Versión paleográfica de José María Lorenzo Macías.
26 Versión paleográfica de Mario Edén Zárate Sánchez.







INTRODUCCIÓN

os procesos de confrontación y contacto entre
la cultura europea y  la de los pueblos nativos
de Chile, resultan particularmente acentuados
en dos momentos de la historia del país: El
Descubrimiento y Conquista en el siglo XVI

y la formación de la república independiente a comienzos
del siglo XIX. Ambos son momentos iniciales, formativos,
en los que entre el fragor del enfrentamiento surgen y se
perfilan voluntades y destinos divergentes cuya convergencia,
parcial, se desarrollará como una larga duración hecha de
agresiones y resistencias, pero también de intercambios y
asimilaciones.

Como muestra la historia de la humanidad, estos
períodos formativos son particularmente proclives a la
floración de la fantasía y el mito que transforman la textura
de la acción y sus personajes en texto o en imagen,
constituyéndolos en realidades fundacionales.

Esta ponencia se propone estudiar una de sus
ramificaciones marginales y menos conocida, el rapto de
mujeres blancas por parte de indígenas no aculturados
desde Ercilla en el arte literario a la pintura de comienzos
del siglo XIX, realizada por pintores y viajeros europeos
como Mauricio Rugendas, plasmación de un imaginario
histórico-mítico chileno de larga data.

El enjuiciamiento del mito como falsedad, es frecuente
en la historiografía chilena a partir de la relación entre mito
e historiografía que en la cultura occidental ha sido de
oposición, en particular, a partir del desarrollo del
racionalismo ilustrado del siglo XVIII y de la llamada
“conciencia crítica”.1 Al confundir los planos de la historia
la condición de temporalidad vivencial del hombre y de la
tematización historiográfica, al sustituir el concepto de
verdad por el de veracidad, la llamada ciencia histórica,
sobre todo bajo el impulso del positivismo, ha intentado

sustraer de su materia de estudio aquellas manifestaciones
humanas que escapan al control de la racionalidad o a la
cuantificación. La revalorización de mito en la cultura
occidental de nuestros días ha traído otros puntos de vista
para comprender su estructura, orden, fundamentos, y lo
que es crucial, ha mostrado la perduración del mito en las
sociedades modernas y contemporáneas altamente
tecnificadas, aquéllas que justamente se han experimentado
como fundamentalmente antimíticas.2

Los estudios sobre el mito realizados en los últimos
decenios, han apuntado a la complementariedad y no a la
oposición o exclusión entre el “discurso mítico” y el
“discurso lógico”, a través de la cual el hombre conseguiría
su expresión exhaustiva, dando salida a su poliglotismo y
a su polifacetismo constitutivos.3

FUNDAMENTOS DEL CONCEPTO DE BARBARIE

El calificativo de bárbaro tiene amplia data en la
historia de la cultura occidental.

“Para los griegos, bárbaro era el que no hablaba bien
el griego. Por ello los no griegos eran entes marginales cuya
humanidad estaba en entredicho. Menos hombres por no
expresarse correctamente en un lenguaje que no le era
propio. Y, por lo mismo, entes que podían ser sometidos
al orden de intereses de los exclusivos dueños”.4

Luego, para los romanos era bárbaro “el individuo
que estaba fuera de la ley, del derecho, del orden de la
ciudad, la civitas, por excelencia”.5

Leopoldo Zea, respeto a ello afirma el concepto de
barbarie, y su contraparte, la “civilización”, está íntimamente
ligado al sistema de centro-periferia.

103



“La dicotomía civilización/barbarie como signos de
poder y dependencia, de centro y periferia. Pueblos
dominantes y pueblos destinados a ser dominados por ser
bárbaros, esto es, por no ser copia exacta de sus dominadores
”.6

Se destaca además el hecho de que este calificativo es,
en cierto sentido relativo, pues es otorgado por aquel pueblo
que se considera así mismo como el centro de poder y
establece esta relación de civilización y barbarie de manera
unilateral:

“La marginación y la barbarie se dan, por supuesto,
desde un centro de poder que califica a partir de su propia
situación y lenguaje”.7

Desde el momento en que Europa se transformó en
centro de poder, y los mundos conquistados por ésta, en
periferia, quedó establecida la relación que se habría de
construir entre los europeos y aquellos pueblos.

Vladimir Acosta en su libro “La Humanidad
Prodigiosa”8 entrega una visón similar. Y refiriéndose a los
conceptos de barbarie y salvajismo medievales, afirma:

“El substrato de esta visión del mundo periférico y de
sus monstruosos y salvajes habitantes, es el etnocentrismo
propio de la cultura europea, tanto de la pagana como de
la cristiana medieval”.9 En efecto, el etnocentrismo es
propio de cualquier cultura originaria o primitiva, enfrentada
a las que la rodean y en permanente proceso de distinguirse
de ellas afirmando su propia humanidad y negando la de
los otros”.10

Para los hombres del siglo XVI, estos conceptos tenían
una clara connotación geográfica. El salvaje, era para estos
un hombre que vivía en espacios dentro del ámbito de la
civilización, pero no pertenecían a ella. Eran así verdaderos
enclaves dentro del mundo civilizado, generalmente
representados por bosques o montañas. Por otra parte, la
barbarie era atribuida a un grupo de hombres que habitaban
completamente fuera del ámbito de la civilización, en la
periferia de esta. Ellos representaban una verdadera amenaza
para el mundo civilizado.

ERCILLA Y EL VALOR FUNDACIONAL
DE LA BARBARIE

En el poema épico La Araucana, de Alonso de Ercilla
y Zúñiga, cuya primera parte se publicó en España en 1569,
el héroe no es una persona sino un pueblo “bárbaro” –en
la expresión de la época para los que no fuesen europeos–
cuya ferocidad, valentía y vigor resiste toda prueba. En esta
tierra, por tanto, “Venus y Amón no alcanzan parte,/ sólo

domina el iracundo Marte/”. En una sociedad que mantiene
los ideales caballerescos como es la que sustenta
culturalmente a Ercilla, la barbarie engendra guerra y ésta
a su vez se traduce en valor que en la época se identifica
con arrojo, soberbia,  reciedumbre ...”Este es el fiero pueblo
no domado/ que tuvo a Chile en tal estrecho puesta,/ y
aquel que por valor y pura guerra/ hace en torno temblar
toda tierra”.

Arauco, “soberbio Estado poseído/ en militar estudio
los mejores/ que de bárbaras madres han nacido.../”.

Estos “bárbaros sobresalientes” como los llama el poeta
son quienes lo admiran y lo inspiran, hasta el punto de
definir y condensar poéticamente a Chile: “En fin, el hado
y clima desta tierra/ si su estrella y pronósticos se miran/
es contienda, furor, discordia, guerra/ y a solo esto los
ánimos aspiran; / todo su bien y mal aquí se encierra: son
hombres que de súbito se aíran,/ de condición feroces,
impacientes, amigos de domar extrañas gentes”/.

Y en la célebre estrofa generatriz de la raza y la nación
chilena eleva a los bárbaros héroes a un nivel mítico: “Son
de gestos robustos, desbarbados/bien formados los cuerpos
y crecidos,/espaldas grandes, pechos levantados,/recios
miembros de nervios bien fornidos;/ágiles, desenvueltos,
alentados,/animosos, valientes, atrevidos,/duros en el
trabajo y sufridores/de fríos mortales, hambres y calores”.

Los encuentros del poeta-soldado con los araucanos
y la posibilidad que tuvo de observar sus tácticas guerreras
inspira el clima estético del poema que se explaya como el
destello del acero sobre la claridad matinal del sur del
mundo,  se hace tensión en los torsos broncíneos recortados
contra el bosque húmedo, trenzando el estrépito de las
lanzas, hachas y machetes sobre el silencio austral.

Una raza altiva y la no menos valerosa de los
conquistadores, se enfrentan en las estrofas. La altura del
uno se mide por la del otro. Exaltando el valor de los
indígenas Ercilla exalta el de los españoles y viceversa. Este
equilibrio argumental y estético del poema en base a dos
ejes constituye una apertura hacia la bilateralidad y con
ello a la diversidad cultural. Como sus antecesores
montañeses que por siglos resistieron la presión de los
moros, el poeta de ancestros vascos sabía de luchas, y por
su vasta cultura cortesana, estaba abierto al valor del otro,
al que no visualiza en su obra como un inferior, sino en
su dignidad humana y cultural.

Ercilla ha creado un mito –el mito araucano– fecundo
en consecuencias literarias, estéticas e incluso políticas que
no ha pedido permiso a la lógica para vivir y desarrollarse.

La imagen mítica del indígena que acuña Ercilla tiene
vasta repercusión, inspirando trescientos años después a

104



la generación de la Independencia que la acogió como
propia.

MARTE Y VENUS: EL AMOR EN MEDIO DE LA
GUERRA Y LA FIGURA DE LA MUJER EN “LA
ARAUCANA”

Desde temprano el poema de Ercilla desempeñó un
papel decisivo en la modelación de la imagen de Chile, tanto
dentro como fuera del país. Penetró en los círculos ilustrados
de Europa y difundió la imagen de un Reino lejano, remoto,
un finis terrae, un confín del mundo, donde el dominio de
Marte no logra empero destruir los procesos de gestación y
transmisión de las generaciones de cada uno de los pueblos
y finalmente la fusión de sangres. Sorprendente pero no
inexplicablemente Ercilla apenas deja registro del proceso
que para la historiografía chilena constituye la base del
mestizaje: la unión del soldado español con la mujer indígena.
¿Hay aquí un prejuicio de “pureza de sangre” para el hombre
español por parte del poeta, tensado entre las ideas de la
Edad Media y el Renacimiento, prejuicio que no le permite
efectuar el reconocimiento de esa realidad? ¿O es que la
considera tan obvia que ni siquiera ve como necesario
mostrarla? ¿Tal vez esta fusión de los cuerpos y de las sangres,
por no entrañar, desde el punto de vista eclesiástico, la de
las almas no es para él digna de ser elevada a un rango
poético? Sorprende este silencio cuanto que el poeta dedica
largas estrofas a exaltar los amores entre indígenas, los de
Guacolda y Lautaro y los de Glaura con Cariolano, pese a
que en el Canto XIII advierte: “Pero ya la turbada pluma
mía/ que en las cosas de amor nueva se halla/ confusa, tarda
y con temor se mueve,/ y a pasar adelante no se atreve”/.11

VENGANZA Y ATRACCIÓN: LA MUJER-TROFEO

La otra combinación posible como origen del
mestizaje, la de la “blanca” y “pura” mujer española, con
el oscuro “bárbaro araucano”, respecto de la cual el poeta
hace alusiones en la primera y segunda partes de su obra,
es una variante del enfrentamiento entre la civilización y
la barbarie donde la imagen de la mujer resulta lacerada y
patética:  “Y a las tristes mujeres delicadas/ el debido respeto
no guardaban,/ antes con más rigor por las espadas,/ sin
escuchar sus ruegos las pasaban;/ no tienen miramiento a
las preñadas/ más los golpes al vientre encaminaban,/ y
aconteció salir por las heridas/ las tiernas pernezuelas no
nacidas”/.12

Es también Ercilla quien inicia en la literatura y en el
arte cultivado en Chile la tradición de las cautivas blancas,
exigidas por los bárbaros como tributo, en el concierto de
una efímera paz en medio de la guerra, según lo señala en
el Canto XII refiriéndose a las condiciones impuestas por
Lautaro: “Treinta mujeres vírgenes apuestas/por tal
concierto habéis de dar cada año,/ blancas, rubias, hermosas,
bien dispuestas, / de quince años a veinte sin engaño:/
han de ser españolas, y tras éstas,/ treinta capas de verde
y fino paño, / y otras treintena de púrpura tejidas/ con
fino hilo de oro guarnecidas”/.13  Este tipo de cautiverio
en que la mujer, como los trozos de paño pasa a ser botín
de guerra, parece ser en la historia de Chile el preludio del
cautiverio por rapto que se sucede en la pluma de los
cronistas desde los siglos XVI a XVIII del que difiere en
algunos rasgos. En este último es el cacique indígena quien
elige –si es dado el uso de este término en el contexto actos
de pillaje y destrucción, los malones que efectúan a territorio
español tal como lo describen los escritores de ese Chile
inaugural– a la mujer-botín con la cual fundará no obstante
descendencia en un oscuro instinto a la vez de sadismo y
perpetuación, de venganza y atracción, de odio y devoción.

CAPTURAS POR AMBAS PARTES: TESTIMONIO DE
LOS CRONISTAS CHILENOS

La llamada “guerra de Arauco” queda definida en la
pluma del poeta soldado y en la de los cronistas que le
siguen como una lidia que desemboca no sólo en muertes,
sino en cautividad por ambas partes, pues el secuestro de
mujeres blancas es la contracara de la captura de indígenas
de ambos sexos, que luego son tratados, trasladados y
vendidos como esclavos en el Perú .

Cronistas y funcionarios militares señalan las altas
cifras de muertos y cautivos en los dos períodos álgidos
de la lucha, correspondientes a los alzamientos indígenas
de 1598 y 1655. Se señala, por ejemplo, que en el lapso de
dos años 1598-1600 murieron 700 soldados, los indígenas
cautivaron 300 mujeres y niños, asolaron siete ciudades y
capturaron 500.000 cabezas de ganado y más de 10.000
caballos.14

Pieza capital de la contienda y de los actos de pillaje
y apresamiento, fueron estos animales, pues permitían a
los indígenas huir y desaparecer rápidamente del alcance
de su perseguidores, dada su maestría en el uso del caballo,
desde mediados del siglo XVII, como lo consigna el padre
Rosales y la ligereza de sus ropas y avíos, en contraste con
el peso de los aperos e indumentarias españolas.

105



La época álgida del cautiverio de blancas, resulta ser,
a partir de las referencias de los cronistas, la primera mitad
del siglo XVII.

El fraile dominico fray Juan Falcón, calculaba el número
de mujeres, señalados por los mismos indígenas en 300,
frente a sólo 200 hombres.15 Un cautivo, Diego de Medina
estimaba en 1615 que el número de mujeres era de 200 y
que el número de hombres era mucho menor por haberlos
muerto en borracheras y otras ocasiones.16 La apreciación
de cronista Alonso González de Nájera concuerda con la
estimación anterior, en cuanto a la proporción de hombres
y mujeres, “De manera que se sabe por cierto que pasen
de doscientas las que todavía hay esclavas entre los indios,
sin los cautivos aunque en número fueron muy pocos
respecto de las cautivas por haber muerto los demás en
defensa de sus ciudades”.17

La figura del mestizaje a la fuerza se completa en el
lado opuesto por relatos como el del cautivo capitán
Francisco Núñez de Pineda y Bascuñán que en aras de su
fe religiosa y apoyándose en la autoridad de numerosos
padres de la Iglesia se resiste a los encantos de la hija mestiza
del cacique Quilalebo su “amo”, en esta inversión de
situaciones que es también invención literaria.18

Entre los efectos más significativos de estas mutuas
incursiones en tierra enemiga, estuvo la mezcla de sangres,
es decir el mestizaje racial que devino también en cultural.
Si bien al norte el cruzamiento étnico fue intenso, en la
Araucanía la principal mezcla fue la del mapuche con la
cautiva hispanocriolla.19

Tales hechos históricos, interpretados y transformados
en las crónicas, continúan alimentando durante el siglo
XVII e incluso en el XVIII el imaginario sobre la Guerra
de Arauco y el cautiverio de mujeres blancas hasta que en
la primera mitad del siglo XIX, bajo el signo de la nueva
nación, la pintura romántica revive y refunda el mito
dándole un rostro no ya escrito sino visual.

La corriente del pre-romanticismo revaloriza, en Europa,
desde postulados que hoy resultan polémicos y aún
contradictorios, al salvaje y al bárbaro denigrados por la
Ilustración.

LIBERTAD EN LA ARAUCANÍA

La asociación entre libertad y condición originaria del
hombre encuentra su más alto desarrollo durante el siglo
XVIII en la obra de Herder, en un plano de mayor apertura
intelectual. En Ideas sobre la Filosofía de la Historia de la
Humanidad el filósofo alemán sustenta su reflexiones en la
gran diversidad de seres a través del mundo y cuestiona la
idea de que exista sobre la tierra un pueblo sin ninguna

cultura.20 Al referirse a América, se mantiene ajeno a los
postulados ilustrados referentes a su inferioridad, más aún,
pese a no haber visitado el continente, a través de numerosas
fuentes de viajeros como Cook, Falkener o Forster se
interesa y aprecia su diversidad cultural. No así la conquista
española que desde el siglo XVII provoca el rechazo de sus
competidores ingleses, franceses y luego por extensión a
los alemanes. Herder es lector de Robertson cuya obra
expande la leyenda negra antiespañola por Europa. Por eso
rechaza los sistemas de sujeción del hombre por el hombre,
la esclavitud negra en América española y sobre todo la
“tiranía” establecida por España en Perú que define como
“rico en oro y desgracias; es ahí que los pobres indígenas
son tratados con la mayor crueldad...”21 En este contexto,
los pueblos nativos de Chile le merecen el siguiente
comentario: “Pero no todo se ha perdido aún, pues
afortunadamente, las Cordilleras y los desiertos de Chile
están ahí para velar sobre la libertad de tantas bravas
naciones. Así por ejemplo, no han sido conquistados los
Moluches Puelches, los Araucanos y Patagones, que por su
altura, corpulencia y fuerza han sido llamados los gigantes
del Sur”.22

La idea de la Araucanía y el Sur de Chile como territorio
de la vida salvaje y de la libertad, se revitaliza en el filósofo
alemán con vastas repercusiones en la generación de viajeros
románticos centroeuropeos, bávaros tiroleses que visitan
el país en busca de este mito libertario.

Simultáneamente a la desvalorización radical de la
naturaleza y la población americanas  por parte de Hegel
procedía a su rescate y valorización el naturalista y viajero
Wilhelm von Humboldt, en su esplendor vegetacional y
en la magnificencia de los monumentos de sus pueblos,
que es el primero en representar en dibujos, realizados por
él in situ, que aúnan la exactitud científica y la belleza
formal.

EDWARD POEPPIG Y LA PRIMERA IMAGEN
PLÁSTICA DE LAS CAUTIVAS

El período de las guerras de la Independencia chilena
y los posteriores años de anarquía reavivaron en el país, las
historias de luchas, bandolerismo y pillaje. En la frontera
sur que había quedado una vez más librada a la violencia,
el cautiverio de mujeres blancas pervive en el imaginario
colectivo y en la realidad de los hechos.

En este ambiente poco favorable, el médico, naturalista
y viajero alemán Edward Poeppig, educado en Leipzig,
sensibilizado con el romanticismo y el pensamiento científico
de Goethe y Humboldt, durante su estancia de tres años

106



en Chile (1826-1829) deja, para ilustrar el relato de su
estadía entre las tribus pehuenches y huilliches, aparte de
dibujos sobre el paisaje local,  la primera imagen plástica
de las cautivas que se ha podido registrar. Con gran
sobriedad, sin afirmaciones tendenciosas, ni prejuicios,
Poeppig relata su trato con los caciques pehuenches,  hacia
el oriente de Rere y cercano a Yumbel. 23 “No eran éstos
los héroes de Ercilla -señala- y por mucha licencia poética
que se concediera al español, los originales se distanciaban
de una manera demasiado repugnante del retrato”.24

“Son verdaderamente pavorosas las escenas de barbarie
y destrucción que se inician a continuación”, señala más
adelante. Cuanto representa algún valor será robado, el
resto será destruido; los rebaños serán arriados, y los
excedentes de ellos muertos. Los varones y los muchachos
adolescentes son asesinados sin misericordia, perdonan la
vida a las mujeres de edad, después de maltratarlas
cruelmente; las muchachas y las mujeres jóvenes son raptadas
y condenadas a vivir con los vencedores, tienen poca
esperanza de volver a su patria. El epílogo consiste en el
incendio de los pobres ranchos y entre las llamas y sobre
las muestras sangrientas de los asesinatos se vuelve a alejar
con gran celeridad el  terrible tropel. Menos de dos horas
son necesarias para iniciar y terminar estas escenas”.

La lámina que complementa su extraordinaria y vívida
descripción muestra a los pehuenches que han realizado
un asalto en el valle del río Laja, coronado por el volcán
Antuco. El cacique lleva en la grupa de su caballo a una
joven blanca con la que procura huir, junto a su compañeros,
perseguidos por tropas chilenas. El grabado fue ejecutado
a partir de esbozos realizados por el autor, con cuya ayuda
el teniente primero, Schubauer del Ejército de Sajonia
pintó un cuadro al óleo en base al cual se confeccionó la
litografía.25 La conclusión de todas estas descripciones es
sorprendente: los pehuenches “Estiman el asalto de un
desconocido, frecuentemente unido a un asesinato, como
algo tan honroso como un europeo una guerra librada de
acuerdo con el derecho internacional”.26

LA INVERSIÓN ROMÁNTICA DE LAS CATEGORÍAS
CULTURALES EUROPEAS DE CIVILIZACIÓN Y
BARBARIE

Con el Romanticismo, los personajes populares e
incluso los salvajes, fueron adquiriendo cada vez más la
altura necesaria para transformarse también en el objeto
y motivo de la obra de arte.

Existe un interés en estos románticos por el “volksgeist”,
por la tradición folklórica y popular de las tierras que iban
marcando su paso. Lo típico, lo característico de una región
será para el romántico también la búsqueda de lo rústico.

El hombre que vive en medio de la naturaleza, que
escapa a la vida urbana, será representado con especial
ahínco. En este contexto se comprende que sean el huaso,
el bandido y el araucano el propósito de sus telas.

LA BARBARIE EN SIGLO XIX Y LAS MIRADAS SOBRE
“EL OTRO”

El siglo XIX, la era del viaje, fue el tiempo del
redescubrimiento de América. Los viajes que se realizan a
estas tierras van aportando datos y aspectos muchas veces
desconocidos para el europeo. Comienza así un
redescubrimiento de un mundo nuevo, una apertura a “lo
otro” desde una valoración “desde el otro”, con valor en
sí mismo, propio del espíritu romántico, que desempeñó
un papel fundamental en este sentido.

En este contexto, llama la atención la agudeza de la
prosa de Domingo Faustino Sarmiento al aplicar estos
criterios para describir precisamente los conceptos de
civilización y barbarie en la Argentina de su época.

La civilización se encarnaría en lo europeo y sus valores,
usos y costumbres. Lo civilizado sería la ciudad y la ley,
aquel que se instruye en las instituciones construidas para
ello, aquel que está inserto en la organización social.

Junto a ello asoma lo bárbaro que sería todo aquello
que emana del mundo salvaje y natural, y carece de los
patrones de comportamientos típicamente europeos.
Describe de la siguiente manera, Sarmiento, en Facundo
publicado por primera vez en el diario “El Progreso” de
Santiago de Chile, donde estaba exiliado.27

Por otro lado esta barbarie es el relato de un mundo
que el hombre de la Revolución Industrial añora. Un
mundo natural, simple... rudo pero sensato, violento pero
auténtico, pues deja libre las pasiones humanas reprimidas
por las normas sociales convencionales. Es un mundo en
donde el hombre se ve en la obligación de desarrollar esas
capacidades especiales que le permiten sobrevivir en medio
de una naturaleza hostil: la astucia, la valentía, el ingenio.

Por ello es el mundo de la barbarie un espacio que se
abre a la creación como lo señalaba el mismo Sarmiento
que veía en ella la materia prima de las literaturas originarias
y originales de los países de América.

MAURICIO RUGENDAS: LA BELLEZA Y EL
EROTISMO DE LA VIOLENCIA

Algunos pintores europeos, encontraron en el mundo
indígena la fuente de inspiración para sus creaciones.
Fueron así plasmando en la tela las formas y colores de un
pueblo, sus formas de vida, y las historias que los rodeaban.
De entre ellos destaca Juan Mauricio Rugendas.

107



El pintor legó un gran número de obras que tratan
este tema, dibujos y óleos de carácter narrativo. Según un
autor, Rugendas nunca tomó contacto con los araucanos
libres, y jamás recorrió el territorio al sur del Biobío,
conocido con los nombres de Araucanía o la Frontera.
Los que vio fueron aquellos que provenían de la región al
norte del Biobío, de la ladera oriental de los Andes o de
los valles cordilleranos.28 Y se señala que, sus trabajos acerca
de malones, se basan preferentemente en informaciones
obtenidas de la tradición oral o la lectura: “es impensable
que Rugendas pudiera dibujar con toda calma mientras los
indígenas destruían y saqueaban”.29 Por ello tienen éstas
algo de carácter ficticio, y también por ello éstas deben ser
consideradas en este contexto, pues es así como adquieren
valor y la profundidad que entregan de la visión de este
europeo sobre la realidad americana. Es en su imaginación
donde se mezclan los detalles de la realidad junto a esa
particular visión de ver este mundo que sus ojos descubrían.

De su ciclo que proyecta una imagen mítica de la
Araucanía, una de las telas más representativas es El Malón
(1835, óleo sobre tela, 42,5*49,5 cm., Colección privada, Santiago)
que muestra vívidamente la acción perpetrada por los indios
de Pincheira raptando a Doña Trinidad Salcedo.30 En el
centro de la pintura, y destacando sobre el resto de los
personajes, se observa a un indígena sobre su caballo que
ha capturado a una mujer, la cual sostienen desde la cintura.

El moreno hombre sostiene con sus fuertes brazos el cuerpo
blanco de la mujer que extiende sus manos en un acto
desesperado de clamor y de asombro. La larga falda roja
de la mujer resalta con su puro y fuerte color que hace
juego con el rostro pintado de rojo y negro del araucano.
Bajo ellos yace postrado el cuerpo de una víctima del ataque
perpetrado. El caballo blanco contribuye a fijar la atención
en esta pareja, que en sus tonos fuertes y claros produce
un importante efecto de contraste con el fondo de la escena
y el resto de los personajes.

Hacia la derecha, en primer plano, un hombre extiende
su mano en una actitud de clamor y suplica ante la pérdida
de la mujer que de su lado le han arrebatado violentamente.
En su rostro sólo es posible observar la desesperación y el
miedo, la angustia de la pérdida que puede ser definitiva.
Sostiene éste un cuchillo en su mano derecha, con  las
huellas de la sangre que derramó en su intento de defensa,
inútil ante la rapidez y efectividad de la acción. A su lado,
conmueve profundamente al observador la figura pequeña
de un niño llorando la pérdida de su madre, llorando por
el holocausto que observan sus inocentes ojos, dando la
espalda a la escena, como intentando no presenciar el
infierno que estaba viviendo a sus cortos años. Tras él
aparecen las figuras de dos araucanos que luchan por tomar
a una mujer. La sostiene uno de ellos en sus brazos, con
fuerza, mientras lucha ésta por zafarse del destino que le
espera. Contrastan los cabellos rubios, el cuerpo blanco y
curvilíneo de la mujer con la robustez y morena tez del
indígena. Sus caras pintadas, sus moños en el pelo, sus
cabellos negros, efectivamente generan en el espectador
temor y espanto, la angustia de una escena de terror. Más
atrás, se repite la tónica: indios sobre sus caballos, sus lanzas
en la mano en actitud de violenta acción bélica, mujeres
en los brazos de sus captores ya rendidas ante su trágico
destino.

Hacia la izquierda de la pintura, la escena se repite:
hombres tratando de salvar sus vidas, pertenencias y familias.
Destaca sobre ellos la figura de un indígena montado que
menea su boleadora en actitud de guerra. Más allá, en
tercer plano, se observa otro grupo de indígenas galopando
sobre sus caballos. Junto a ellos, se vislumbran blancas
construcciones y viviendas que anteceden a un conjunto
de altos árboles. El cielo contribuye al dramatismo de la
escena: violetas son las nubes vaporosas causadas por el
fuego del incendio generado por esta acción. Una atmósfera
gris que varía hacia tonos rosados entregan dramatismo al
escenario donde transcurre esta tragedia.

Era así el malón la correría de los hombres de la
frontera, del mundo donde convivían dos culturas y dos
pueblos.31

108



Pero estas actividades se extendían también a las tierras
vecinas, específicamente hacia Argentina. Juan Mauricio
Rugendas dejó algunas pinturas que inmortalizan estas
escenas, de los pillajes araucanos cayendo sobre soldados
argentinos. La tónica, como se esperará, es muy similar a
la antes observada.

En estas obras de rapto en Argentina va dejando de
lado, Rugendas, el objetivo se la descripción a cambio de
ir otorgándole más fuerza y movimiento a sus composiciones.

 El Rapto - escena de una batalla entre araucanos y
soldados argentinos (1845, óleo sobre tela, 80*100 cm.,
Colección privada, Buenos Aires, Argentina), muestra
vívidamente el ambiente de caos y violencia de uno de estos
episodios. Como motivo central de la obra aparece, señalados
por la luz impetuosa en el centro de la composición, un
indígena que ha capturado a un mujer. Se muestra
nuevamente el araucano con su lanza amenazando a aquel
que le intenta quitar el botín obtenido. Su piel y cabello
azabache contrastan con el pálido cuerpo de la mujer. A
su izquierda, aparece un soldado argentino arremetiendo
con fuerza la acción que busca recuperar lo perdido. El
caballo extiende su cuerpo en una acción de impetuosa
valentía que entrega movimiento a la escena. Tras él, otro
argentino con un arma en la mano intenta impedir la
retirada de los captores.

Hacia la derecha de la composición, el grupo de
araucanos intentan zafarse de la resistencia de los soldados
y emprenden ya la retirada. Maravilla el efecto de movimiento
logrado en la escena. Los caballos aparecen con sus cuerpos
torcidos y agitados por la convulsión y el esfuerzo, y en su
desplazamiento agitado parecen alejarse del suelo. Los tonos
cálidos de rojos en las ropas de los argentinos acentúan el
furor y turbación, el amarillo del fuego que enciende el
centro del suceso se suma a las violáceas nubes de humo
que emergen testimoniando la violencia, a ambos lados de
la composición, entregan así, al objeto central, una
luminosidad especial entregándole mayor dramatismo. Es
una escena de dolor, ira y violencia, agudizada por los
caballos caídos que aparecen en el primer plano y los rostros
desesperados y angustiosos de los hombres que libran la
batalla temerarios y valerosos.

Esta pintura permite al observador imaginar el sentir
de quienes libran la lucha. Con una genial maestría
Rugendas transmite a través de su tela el ambiente que
rodeaba a un malón. La atmósfera asfixiante por el humo,
los cuerpos jadeantes de los combatientes, la agitación de
la lucha, la presencia de la herida, de la sangre representada
por los tonos rojos y cálidos que envuelven un acalorado

ambiente. La angustia del caído, la impotencia de la
capturada.32

Violencia y erotismo se unen en estas obras del pintor
bávaro. Destrucción y fecundación los dos polos que mueven
la vida, están dinamizadas por la palpitante sensibilidad
del artista que otorga vigencia y universalidad a un tema
de la tradición chilena, específicamente localizado.

El mismo aire se respira, aunque con una intensidad
menor, en una obra similar del mismo autor: El rapto
- escena de una batalla entre araucanos y soldados
argentinos (1848, óleo sobre tela, 85,5*110 cm., Colección
privada, Buenos Aires, Argentina), obra que lleva el mismo
título descriptivo que el óleo antes tratado. En ella destacan
en el primer plano a los caídos en medio de la batalla. Un
araucano y un argentino tendidos en el suelo junto a sus
caballos derribados. Un poco más atrás, el cuerpo de dos
soldados se tuerce por el dolor de la herida y el golpe. Una
mujer ha sido capturada y está ahora ella sobre el caballo
de su captor. Blanco es el equino, elemento común en las
pinturas de Rugendas cuando representa al animal del
araucano que encarna el motivo central de la composición.
Tras ellos, numerosos indios se mueven hacia la izquierda
sobre sus caballos galopantes en el acto de la huida. Le
agrega aún más horror y violencia a la escena el indígena
que, montado, exhibe en sus manos victorioso y glorioso
la cabeza decapitada de su enemigo. Finalmente, se observa
la carreta, objeto del ataque perpetrado.

109



Es el malón la acción violenta y cruel de un mundo
que convive con el peligro y la lucha.

Pero... cuando ya ha pasado el asalto, quedan estas
mujeres capturadas arrojadas a su trágico destino. Separadas
de sus familias deberán ahora de servir a sus raptores.

Este paso desdichado se observa en la mujer del El
rapto de la doncella. Araucano con cautiva en el bosque
(1840, óleo sobre tela, 36,5*44,5 cm., Colección particular,
Santiago de Chile). Se observa en esta composición, en el
primer plano, el gran botín obtenido por estos araucanos.
Se distinguen valiosas mercancías de oro, una escopeta,
joyas... en fin, objetos diversos forman parte de este trofeo.
Pero tal vez el mayor de ellos es la mujer que muestra su
espalda desnuda al espectador. Apoyando su cabeza sobre
sus brazos probablemente llora la desdicha de su destino.
La han despojado en parte de sus ropas. Pero no es sólo la
vergüenza, la violación a su inocencia. Es el futuro incierto
que le espera. Junto a ella, sentada está otra cautiva, con
sus hombros descubiertos parece interesada observando,
ya  conforme con su suerte. Las observan un conjunto de
araucanos. De entre ellos destaca un hombre a la izquierda
de la composición. Erguido está, de brazos cruzados y
cubierto su cuerpo con mantas que dejan desnudos sus
hercúleos brazos, examina a la cautiva. A su lado, un
araucana lo observa. Completan la escena una mujer,
adornada con sus atuendos. Tras ellos corona, en la parte
superior de la composición, las ramas y el tronco grueso
de una araucaria.

Famoso fue, en las tierras chilenas, el caso del Rapto
de Trinidad Salcedo (1836/1837, óleo sobre tela, 50,5*42,5
cm., Colección particular, Santiago, ver portada), plasmado en
la tela por el genio de Rugendas, si bien no existe constancia
de que fuera Rugendas quien lo titulara así.33

Es esta ejemplar pintura de mujeres cautivas, aparece
en primer plano de esta obra el motivo central de la misma:
la niña de sólo dieciseis años de edad, capturada por los
Pincheira en el ataque al fundo El Astillero.34 Está ella
tendida junto a su captor. Su cuerpo se extiende sobre la
alfombra, junto a la mercancía obtenida el pillaje perpetrado.
Evidente, ella también es parte de esa valiosa mercancía
obtenida en la incursión. Sus ropas cubren su blanco e
inmaculado cuerpo, de redondas y curvilíneas formas. Su
albor es aumentado por sus sueltos cabellos dorados.
Hundiendo su rostro bajo el brazo muestra en un gesto su
angustia, tristeza y desesperación ante tan desgraciada
fortuna. Junto a ella, tendido también y apoyado sobre su
brazo, se encuentra el cuerpo moreno y vigoroso del
araucano que extiende su mano sobre el brazo de la joven
para tomar uno de los objetos de su botín. Descubiertos

110



el torso y gruesas piernas del araucano, todavía tiene este
su rostro pintado, y un cintillo adorna su frente. Le ofrece
el indígena las joyas del botín para conseguir así sus favores,35

en un gesto que, a pesar de ello, limita en la ternura.
Observan a la cautiva el resto de los personajes que

componen la escena. A la derecha de ellos un araucano,
cubierto por completo con una manta azul y moño en su
cabeza, los mira apoyado en el lomo de su blanco caballo.
Tras la pareja, cuatro indígenas también examinan curiosos
a la mujer. Las mujeres cuidadosamente ataviadas con sus
collares y mantas. La observan con asombro y desconfiados.
Más atrás, otras cautivas aún sobre sus caballos, otras
mujeres araucanas siguen con sus tareas. Su fisonomía está
marcada por las características de su raza, por lo menos en
parte, alejándose de los tipos europeos.

Dentro del botín obtenido por estos hombres de
oscuras pieles, se observa un cáliz y una cruz. Así, “de la
forma más enfática, se quiere poner en evidencia que los
indígenas son capaces hasta de profanar los más sagrados
bienes de la nación, ultrajando a las mujeres y a la Iglesia”.36

El escenario del Rapto de Trinidad Salcedo está
marcado por la insigne y simbólica araucaria, árbol milenario
y característico de esas tierras emerge de la tierra con su
amplísimo tronco y sus ramas curvas hacia el cielo. Destaca
el colorido de la escena, el contraste de colores, fuertes y
puros, que le inyecta vida a la misma.

No puede negarse, tiene la escena un aire romántico
y amoroso que limita con lo fantasioso. Parece el araucano
conmovido por la suerte de la joven, la acompaña, la
observa. No arranca ya la joven de él, sino por el contrario,
junto a este está tendida lamentándose por su destino. Se
ha dejado atrás la violencia de la acción. Está la cautiva
enfrentada ahora a su fatalidad.

Se mezcla en estos cuadros la tragedia de un destino
desdichado, tan propio de los románticos, con atisbos de
un sentir amoroso entre las cautivas y sus captores. Dan
testimonio de ellos los títulos de algunas de sus obras como:
Un Araucano ofrece joyas a la cautiva (Lápiz sobre papel,
32*22 cm., Staatliche Graphische Sammlung München)37 y La
Huida de la cautiva auxiliada por un araucano (Lápiz sobre
papel, 22*34,6 cm., Staatliche Graphische Sammlung München)38

 La pose que muestra el araucano del Rapto de Trinidad
Salcedo se comprende en este contexto. Y es que ¿qué más
romántico que el amor entre un salvaje y una blanca mujer,
entre la fuerza del hombre y la fragilidad de su víctima?

En este amor encuentra también espacio la valoración
del otro desde él mismo, en este caso, del araucano y la
mujer en un amor que traspasa las barreras culturales. El

contraste de sus colores y sus vestimentas es la representación
gráfica del amor que une personas de distintas procedencias.

Rugendas se inspira para estas obras no sólo en la
tradicion oral y literaria chilena y en las ideas románticas
europeas sino en una fuente literaria más cercana: del
poema de Esteban Echeverría, escritor argentino que
conoció cuando atravesó Los Andes en 1836 para conocer
ese país. Describe el poeta la huida de María, la protagonista
del poema:

“Silencio: ya el paso leve
por entre la yerbe mueve,
como quien busca y no atina,
y temeroso camina
por ser visto o tropezar,
una mujer; en la diestra
un puñal sangriento muestra;
sus largos cabellos flotan
desgreñados, y denotan
de su ánimo el batallar.

Ella va. Toda es oídos:
Sobre salvajes dormidos
Va pasando: escucha y mira,
se para, apenas respira,
y vuelve de nuevo a andar.
Ella Marcha, y sus miradas
vagan en torno azoradas,
cual si creyesen ilusas
en las tinieblas confusas
mil espectros divisar.

Ella va; y aun de su sombra,
como el criminal, se asombra;
alza, inclina la cabeza;
pero en un cráneo tropieza
y queda al punto mortal.
Un cuerpo gruñe y resuella,
y se revuelve; mas ella
cobra espíritu y coraje,
y en el pecho del salvaje
clava el agudo puñal”.39

No hay que olvidar, los elementos culturales que
influyeron desde Europa. “El tema del ‘Rapto de las Sabinas’
gozaba de gran popularidad en el arte europeo desde el
Renacimiento. Además, ya a partir del siglo XVIII se había
desarrollado la tipología de la ‘pintura del orientalismo’
y algunas de las obras de esta escuela recurren a la
representación de mujeres desnudas y al contrate de pieles
blancas y oliváceas”.40

111



Este último hecho entrega una explicación, del por
qué Juan Mauricio Rugendas pone especial énfasis en el
contraste en los tonos de pieles de las cautivas y sus raptores,
siendo que en esa época las cautivas generalmente eran
mestizas o indias, y no criollas o españolas como podría
pensarse al observar sus cuadros y las pieles albas porcelana
de las víctimas de tales fechorías.

Asimismo, lo anterior explicaría el hecho de que
Rugendas encarnase a los raptores casi exclusivamente en
figuras indígenas, y no en criollos que eran los más probables
captores: “los cientos de mujeres cautivas entre 1820 y
1832, no fueron raptadas por los pehuenche sino por
criollos, mejor dicho, por las montoneras de los Pincheira
y donde los indígenas tenían poca relevancia. No obstante,
en la narración pictórica los sujetos dominantes y únicos
son los indios”.41

El indígena es visto así como el macho primigenio,
fuerza viril desatada, que busca sin frenos la posesión de
la mujer. Desde este punto de vista Chile y América
contribuirá a enriquecer un imaginario plástico y literario
de raptos y violencia masculina ejercida sobre la mujer
desde arcaicas épocas con el mito de Europa. El toro Minos,
secuestra a la joven Europa en la playa de Sidón y se interna

con ella volando sobre las aguas. Así se representa en el
imaginario arcaico el surgimiento de una tierra, el Viejo
Mundo. Así quiere representar Rugendas el mito de
formación nacional en Chile y Argentina.

Así Arauco se transforma en el Paraíso perdido, y el
araucano  el Adán y Eva de los mitos y relatos utópicos.

Rugendas fiel a su sentir romántico fue capaz de otorgar
a estas acciones un tinte erótico que para los criollos de la
época no podían dejar de ser vistas como una verdadera
desgracia, una calamidad, la manifestación máxima del
mundo de la barbarie triunfando sobre los ideales de la
civilización.

Pero la ambivalencia del arte permite que también,
con sus obras dedicadas al malón, Rugendas represente lo
esperado por la mentalidad criolla: “desde el siglo XVI las
mujeres en manos de los indios eran consideradas ‘muertas
en vida’, actitud a la que él dará a una lectura libertaria y
amorosa, acorde a sus ideales románticos”.4 2

El elemento indígena será visto por la mentalidad
criolla evidentemente como la encarnación de lo bárbaro.
Pero los ideales románticos y las necesidades creadas por
el proceso de emancipación americano generará así una
nueva mitificación de la figura del indígena.

112



NOTAS

1 Lluís Duch Mito, Interpretación y Cultura. Herder, Barcelona,  1998,
p. 196.

2 M. Frank, Kaltes Herz-Unendliche Fahart-Neue Mythologir. Motiv
Untersuchungen zur Pathogenese der Moderne. Frankfurt a M. Suhrkam,
1989, 95. Citado por Lluís Duch op. cit.p. 15.

3 Duch op. cit. p. 17.
4 Zea, Leopoldo, Discursos desde la marginación y la barbarie. Fondo de

Cultura Económica, México, 1990, p. 16.
5 Ibid.
6 Ibid, p. 17.
7 Ibid, p. 30.
8 Acosta, Vladimir, La humanidad prodigiosa. El imaginario antropológico

medieval, Tomo II, Monte Ávila Editores Latinoamericana, Consejo
de Desarrollo y Humanidades, Universidad Central de Venezuela,
1996.

9 Ibid, p. 251-252.
10 Ibid, p. 252.
11 Alonso de Ercilla, La Araucana.  Prólogo de Hugo Montes Brunet,

Corporación Cultural de Las Condes. Santiago, 1996, p. 122.
12 Op. cit. Canto VI, p. 56.
13 Op. cit. p. 106.
14 Cit. por Zapater op. cit. p. 483.
15 Declaración cit. por Zapater op. cit. p. 489.
16 Declaración de Diego de Medina que estuvo cautivo entre los indios

sobre el estado de aquellas cosas. 3 de abril de 1615, ms. Medina,
III fs. 60. En: Zapater op. cit. p. 489.

17 González de Nájera. XVI, 71 en Ibid.
18 Francisco Núñez de Pineda y Bascuñán, Cautiverio Feliz. Edición

crítica de Mario Ferreccio Podestá y Raïsa Kordic Riquelme.
Universidad de Chile, Ril Editores, Gobierno de Chile, Santiago,
2001, T. II, p. 639.

19 Zapater op. cit. p. 488.
20 Idés sur la Philosophie de L’Histoire de l’Humanité, para Herder. Traduit

par Edgar Quinet. Paris Chez F. G. Levrault, 1827 t. I.  Préface de
L’auteur,  p  ij.

21 Herder op. cit. p.365.
22 Op. cit. p. 366.

23 Poeppig, Edward, Un testigo en la alborada de Chile 1826-1829.
Traducción y Prólogo de Carlos Keller. Zig Zag, Santiago, 1960, p.
355.

24 Op. cit. p. 356.
25 Poeppig op. cit. pp. 399-401, lam. 94.
26 Op cit. p. 403.
27 Ibid, p. 73.
28 Ibid, p. 74-76.
29 Ibid, p.  78-80.
30 Lago, Tomás, Rugendas pintor romántico de Chile, Ediciones de la

Universidad de Chile, Santiago, 1960, p. 203.
31 Góngora, Mario, Vagabundaje y Sociedad Fronteriza en Chile (siglos

XVII al XIX), En: Estudios de Historia de las Ideas e Historia Social,
Ediciones Universitarias, Valparaíso, Chile. p. 385.

32 Véase también Laura Malosetti Costa “Rapto de cautivas blancas.
Un aspecto erótico de la barbarie en la plástica rioplatense del siglo
XIX”. Hipótesis y Discusiones 4, Facultad de Filosofía y Letras,
Universidad de Buenos Aires, p. 9. Diferimos del planteamiento
de la autora en que este mito blanco de la conquista se remonte a
la Argentina del siglo XVII, pues como hemos mostrado, está ya
contenido en La Araucana de Ercilla.

33 Schindler, H., ob cit, p. 105.
34 Bindis, Ricardo, Rugendas en Chile, Editorial Los Andes, Chile,

1989, p. 28.
35 Schindler, H., ob cit, p. 105.
36 Ibid, p. 105.
37 Diener Ojeda, Pablo (exposición y catálogo); con textos de Fredes

Aliaga, Carlos; Schindler, Helmut; Foerster, Rolf y Diener, Pablo,
Rugendas: América de Punta a Cabo. Rugendas y la Araucanía, Editorial
Aleda, Santiago, 1992.

38 Ibid.
39 Echeverría, Esteban, La Cautiva, Parte Tercera: “El Puñal”, citado

en Diener Ojeda, Pablo Rugendas: América de Punta a Cabo. Rugendas
y la Araucanía, Editorial Aleda, Santiago, 1992,  p. 158-159; Laura
Malosetti, op. cit. pp. 14 y ss.

40 Schindler, ob cit, p. 93.
41 Foerster, Rolf, ob cit, p. 120
42 Foerster, Rolf, ob cit, p. 116.

113









n una fuente americana del siglo XVII se lee:

“Pudren otras la carne, como lo hace la cal viva,
el oropimente, la sandáraca y la chrisócola. Son

veneno el solimán, el oropimente, la sandáraca y cal viva,
porque corroen y pudren las entrañas. Sonlo también el yeso,
el albayalde y el talco calcinado, porque cerrando las vías a
los espíritus ahogan.”

¿Qué tipo de testimonio es éste? ¿De dónde proviene
el universo de saberes del que su autor está dando cuenta
en estas líneas? ¿Quiénes pueden haber sido sus posibles
lectores, interesados en tan precisos consejos? Un químico,
un experto en minerales, un farmacéutico, un restaurador
o, incluso, un actual seguidor de los misterios herméticos
podrían hoy reconocer estos términos, y todos hallarían
elementos suficientes para ofrecer hipótesis plausibles
respecto de su procedencia disciplinar. De la misma manera,
recorriendo bibliotecas y archivos, encontramos que muchas
de estas sustancias abundan en antiguos manuales de
pintura mencionadas como pigmentos, en algún recetario
de botica como sustancias curativas o en un cuaderno de
artes secretas dentro de los cuidados a seguir para obtener
la transmutación de algún metal.

Poner el acento en esta dimensión material nos permite
transitar la trama compleja que enhebró saberes y
experiencias ligados a la praxis de los pintores y a la de
quienes manipulaban la materia en busca de un mayor
conocimiento de sus cualidades y sus poderes en la
Sudamérica andina de los siglos XVII y XVIII. En este
sentido, y a partir de una metodología anclada en la historia

cultural, esta ponencia expondrá cómo las búsquedas
artísticas sobre los colores estuvieron en sintonía con saberes
cercanos a la alquimia, la mineralogía o la farmacopea.

Ante todo, es necesario describir brevemente cuál fue
el protagonismo de estos materiales en las prácticas artísticas
andinas. En efecto, gracias al trabajo interdisciplinario que
reune a la química con la historia del arte, podemos afirmar
hoy que los pintores que trabajaron en el área andina en
centros como Cusco, Lima, Potosí, o La Plata seleccionaron
un amplio espectro de pigmentos, colorantes y resinas para
la gran producción de imágenes que acompañó el largo
proceso de conquista y evangelización en dicho territorio.1

Azuritas, albayaldes, almagres, malaquitas, azarcones,
oropimentes, bermellones o cardenillos –provenientes de
cerros y minas– , añiles, brasiletes, resinas y sangres de
drago –obtenidos del reino vegetal–, lacas carmíneas
derivadas de la codiciada cochinilla, o brillantes esmaltes
que cruzaban el óceano desde la lejana Sajonia o la
extravagante Venecia, todos ellos se desplegaron en las
paleta andina y enfrentaron a sus artífices con la ardua
tarea de manipularlos, conocer sus propiedades o advertir
sus simpatías y rechazos, ante la necesidad de aplicar
cromatismo a la artillería icónica que venía en los barcos
por la vía de los grabados monocromáticos. La presencia
de mezclas de colores –algunas veces ausentes en las recetas
de los manuales–, de veladuras que suponen sabias
elecciones de lacas traslúcidas y de una variedad de resinas,
o de moliendas de diferente tenor en las obras de pintores
como Melchor Pérez Holguín o Gaspar de Berrío en Potosí,
Antonio Mermejo en Lima, Juan Zapata Inga y Marcos
Zapata en Cusco o Matheo Pisarro en la Puna jujeña, por

117



118

mencionar solo algunos de los numerosos artistas de la
región, nos permite afirmar que existió un interés legítimo
por dar solución a problemas estéticos no sólo a partir de
lo iconográfico o lo estilístico, sino también a partir de lo
referido a lo técnico y lo material, con especial acento en
el uso y combinación o rechazo de ciertas sustancias. En
estas obras, un acercamiento “microscópico” nos posibilita
recuperar un crisol de prácticas ocultas tras su composición
iconográfica. Veladuras que suponen elecciones de lacas
traslúcidas y de una variedad de resinas, pinceladas diversas
que esgrimen el uso de pinceles de distinto tamaño,
pentimenti que aluden a una búsqueda ligada a la invenzione,
o detalles marginales –como es el caso de la grisalla con la
crucifixión que Matheo aplicó en el centro de la custodia
de la Inmaculada Concepción de Yavi–, nos inducen a
pensar que, en estos talleres, el proceso creativo transitó
un camino sinuoso en el que, sin desdeñar algunos hábitos
ligados a la producción masiva, se reconoce la presencia de
especulaciones y problemáticas artísticas genuinas.

Ahora bien, ¿es posible imaginar este dominio de la
materia en términos pictóricos aislado de todo un universo
de conocimientos y experimentaciones que circulaban en
la época no sólo en textos sino también en las mismas
prácticas de aquellos oficios que, de alguna u otra forma,
se vinculaban con los pintores? ¿En qué medida el espacio
del pintor, plagado de imágenes, pinceles, escudillas, piedras
de moler, frascos y sobres con polvos, aceites o resinas, se
vinculaba con esos otros espacios que seguramente
frecuentaba, ligados a prácticas curativas o alquímicas? La
obtención y preparación de colores –aquél aspecto que
“arrastraba” al “noble hábito” hacia el terreno de los oficios
más desacreditados– suponía un doble desafío: aprender
a manejarlos y conocer sus secretos, para luego ocultarlos
tras el imperio de la invenzione. En los manuales españoles
de mayor importancia que circularon entre los siglos XVII
y XVIII, las páginas dedicadas a la enseñanza de la “práctica”
ocupaban un espacio mucho menor que la “teórica”,
generalmente ubicadas al final del tratado respetando un
orden jerárquico de los saberes, e incluso, siendo expuestas
en algunos casos, como los Diálogos de la Pintura de Vicente
Carducho, por boca del alumno, giro ingenioso que
desligaba al maestro de aquel matiz deshonroso.2 Pues no
eran los secretos de la dolce prospettiva ni las formulaciones
geométricas para lograr las ingeniosas representaciones
anamórficas lo que un aprendiz debía manejar en los
comienzos de su aprendizaje sino, precisamente, cómo se
molían los polvos, cómo se lograban las distintas tonalidades
en la piedra de moler, la paleta o la tela misma, qué
sustancias se atraían o se rechazaban en las mezclas, cuáles

pinceles elegir para lograr un buen brocateado, o qué
cuidados debían guardarse para no caer víctima de un
envenenamiento por la manipulación de ciertos pigmentos.
Es decir, una habilidad experimental no muy distante de
aquella adquirida por otro aprendiz en el gabinete de un
alquimista, en una botica o en un taller de alguna región
minera.

Para intentar reconstruir estos lazos, volvamos a nuestra
primera cita y desvelemos la incógnita que abrió nuestra
exposición. Se trata de un pasaje del libro El Arte de los
Metales de Alvaro Alonso Barba, publicado en 1640.3 Es
precisamente este fraile, quien realizó su magisterio sacerdotal
en la iglesia de San Bernardo en Potosí, el que nos ofrece
un indicio importante sobre la afinidad entre prácticas tan
aparentemente alejadas entre sí como la mineralogía,
alquimia y las artes plásticas y suntuarias, cuando,
comentando acerca de la virtud de Raimundo Lulio en el
arte de imitación de piedras preciosas, sentencia:

“Algo acredita aqueste modo de sentir el uso de hacer esmaltes
de colores varios, según las cosas minerales con que se derrite
y mezcla el vidrio, y las piedras falsas que de la misma manera
se componen”.4

Esta fuerte vinculación entre el arte de hacer colores
y la experimentación protoquímica y metalúrgica de
raigambre hermética se nos muestra como un campo
propicio para su exploración, y cobra particular interés
cuando, contrastando diversos textos, encontramos que
muchas de las crónicas y tratados americanos escritos por
manos españolas evidenciaron la presencia y atención sobre
estas prácticas. En los escritos de Alvaro Alonso Barba, el
padre José de Acosta o Juan de Cárdenas es posible recuperar
la concepción de tradición europea y medieval que vinculaba
los colores con los cuatro elementos primordiales, los
cuerpos celestes, los humores y el zodíaco.5 A partir de un
ordenamiento de la pluralidad de los signos naturales en
términos numéricos y cabalísticos, y una intención de
descubrir los misterios de la materia y del mundo espiritual
por medio de un esquema iniciático, una parte considerable
de los textos que circularon y publicaron en América –como
también las prácticas que se llevaron a cabo– intersectaron
el afán por una descripción e interpretación del maravilloso
espectáculo americano con una tradición que permitía ligar
lo desconocido con un orden distinto. Mientras en Europa
los escritos del catalán Arnaldo de Villanova (1235-1315),
Ramón Lull (c.1232-c.1315), Paracelso (1493-1541), Robert
Fludd (1574-1637), Michael Maier (1568-1622) o, más tarde,
Atanasius Kircher (1601-1680) ofrecían relatos e imágenes



119



120

para la construcción de una representación del mundo en
clave simbólico-hermética, algunas de estas obras circulaban
por las bibliotecas americanas –como es el caso del jesuita
Kircher–6 o aparecían citadas en textos realizados in situ.7

Para todo aquello que involucraba el conocimiento de
la materia, y en especial aquellas investigaciones que
pretendían ahondar en el estudio de los minerales y sus
propiedades, esta tradición favoreció distintos acercamientos
a las facultades de piedras y metales, de los que provenían
en muchos casos los pigmentos que los pintores requerían
para aplicar en sus lienzos y tablas.

Pero volvamos nuevamente a nuestro cura párroco de
San Bernardo. El éxito del Arte de los Metales puede ser
cotejado a partir de las más de 15 reediciones y traducciones
que de él se hicieron desde el año de su publicación (1640)
hasta el siglo XIX. La importancia de la obra de Barba
radicó, principalmente, en ser el primer tratado sistemático
sobre la minería americana y en describir, en sus páginas,
los pasos del nuevo método de amalgamación para la
extracción de plata, conocido como de cazo y cocimiento.
Su obra, junto con las de Juan de Oñate, Montalvo, Correa
y Bezerra en México, representan esta manera del quehacer
científico influido por las doctrinas herméticas “de fuerte
tono alquimista”,8 a la vez que recuperaban la lección de
textos ligados a la metalurgia que circulaban en la época
como De la Pirotechnia (1540) de Vanuccio Biringuccio, o
De re metallica (1556) de Georgius Agricola.

En su Libro primero Barba explicaba la variedad de
colores de las tierras e instruía “a los menos experimentados”
acerca de cómo extraerlas y los colores que las identificaban,
como el albayalde, el lapizlázuli, la caparrosa, el oropimente,
la hematite, el minio, o el cardenillo, advirtiendo también
sobre sus facultades o virtudes en relación con “la medicina
del cuerpo humano”. De la tierra negra Ampelites, comentaba
que, “mezclada y molida con aceite se deshace fácilmente, tiene
virtud de enfriar y resolver, y se usa para teñir los cabellos”.9

Ahora bien, esta última frase nos permite formular el
siguiente interrogante: ¿escribía Barba sólo para los
interesados en la minería y metalurgia? ¿A qué otro
interlocutor podía interesarle las virtudes de estas tierras
rojas, blancas y negras, mezcladas con aceites y de fácil
manipuleo? En efecto, estas tierras, en particular el Bol
arménico, u otras de color grisáceo que han sido registradas
en los cuadros de nuestro corpus andino, eran las que se
usaban como base de preparación o para imprimar los
lienzos. Los datos proporcionados por este andaluz estaban,
seguramente, en sintonía con el interés de aquellos pintores
que solían utilizar dichas sustancias así como con las artes

y manuales de la pintura españoles que circularon por
territorio americano: Carducho, Pacheco y Palomino.

Y algo más. Tan conocedor de estas prácticas resulta
este erudito habitante de Los Lipes, que en los últimos tres
capítulos de su Libro I –casi ocultos entre aquellos temas
que convocaban al lector interesado por el beneficio de la
plata– parece haber intentado recuperar el espíritu de un
género muy aprovechado por los artistas como el que
representaban los libros de secretos. En efecto, el género
de libros de secretos, tan difundido en el Viejo Mundo a
partir de la tardo antigüedad y la Edad Media, revelaba el
misterio de prácticas mecánicas que incursionaban en la
metalurgia, el arte de la vidriería, el teñido de telas, la
curación de enfermedades, la falsificación de tintes para
abaratar costos y, por supuesto, la ambiciosa intención
alquímica de la transmutación de los elementos en aquellos
codiciados como el oro o la plata.10

¿Ahora bien, fueron los manuales y tratados de pintura
los que alimentaron este tipo de libros de secretos, por lo
menos en lo que correspondía a la praxis del color? ¿O,
por el contrario, este acercamiento “secreto” al universo
de los colores a partir de la experiencia fue la fuente en la
que abrevaron dichos relatos? Algunos indicios nos permiten
sostener que esta literatura de secretos y esta presencia
hermética se introdujo en los escritos y las prácticas de los
pintores sudamericanos.

 El caso de tres libros contrastados y analizados bajo
el método de los apartamientos da cuenta de esta hipótesis.
Se trata del ya mencionado libro de Barba, el Manual de
Pintura del pintor quiteño Manuel de Samaniego de fines
del siglo XVIII y un manual de Secretos de artes mecánicas y
serviles del Licenciado español Bernardo Montón de 1734.11

Por un lado, nuestras investigaciones nos permitieron
verificar que aquella sección que siempre fue entendida
como la más original del texto de Samaniego –esto es
aquella dedicada a los avisos para hacer colores– corresponde
fielmente a la transcripción casi literal de los secretos que
el licenciado Montón desvelaba en sus páginas para hacer
el albayalde, el bermellón y el carmín, lo cual estaría
indicando el interés del pintor quiteño en este tipo de
lecturas y su circulación en tierras americanas. Asimismo,
el libro de secretos de Montón, anclado fuertemente en la
tradición hermética, nos permitió establecer otras redes de
lecturas en este horizonte de saberes. Tal como señalamos
anteriormente, los tres capítulos del libro I de Barba
recuperaban la forma y el espíritu ligados al género de
secretos. Aquello que comenzó como una conjetura
abductiva al mejor estilo peirciano, cobró solidez cuando



descubrimos que algunas de las recetas que nuestro párroco
aporta en el capítulo XXXIV encuentraban su correlato en
dos recetas del texto de Montón referidas al cardenillo y la
purpurina. Las dos fuentes exhiben una similitud
sorprendente. Ahora, supongo que a esta altura del relato
el lector habrá hecho los cálculos correspondientes,
advirtiendo que, en este caso, no es el texto español el que
tomó Barba como referencia, quien vivió y publicó su obra
casi 100 años antes que el curioso licenciado. Pensar en la
posibilidad de la difusión y apropiación del texto de Barba
para la confección de los Secretos que Montón publicó en
1734 no pareciera ser una hipótesis muy descabellada, si
tomamos en cuenta las ediciones que tuvo el Arte de los
Metales desde la primera en 1640 (1670 en Inglaterra, 1676
en Alemania, 1729 la segunda edición española, 1730-1733-
1751 en Francia, etc.) y la fama que adquirieron su accionar
y sus escritos a lo largo de los siglos XVII y XVIII. De todas
formas, nos parece provechoso recuperar aquella primera
impresión que tuvimos respecto de la posibilidad de que
Barba estuviera adoptando, al hablar de los colores, un
estilo de escritura emparentado con la tradición hermética
de los secretos, tomando en cuenta las lecturas que puede
haber efectuado y así intentar rastrear el antecedente que
tanto uno como otro autor habrían consultado. Su texto
exhibe numerosas citas de pensadores del hermetismo entre

los cuales estaban Villanova, Lull y Paracelso, entre otros.
Sin embargo, otro autor apenas mencionado por Barba,
guarda relación no sólo con algunos de sus pasajes sino
también con el formato general del libro de Montón. Nos
referimos a Giambattista della Porta (1535-1615). El filósofo
y “demiurgo” napolitano, con intereses tan diversos como
la cosmología, agricultura, conservación de alimentos,
destilación, óptica, autómatas, astrología, fisiognomía,
transmutación de los metales y el ancestral Ars reminiscendi,
había publicado en 1558 la obra que contenía estos y otros
tópicos: Magia Naturalis.12 Compendiada en 4 libros, se
amplió a 12 con la publicación de 1589.13 Recuperando la
enseñanza de De Lapidibus de Teofrasto (371-286 B.C.),
della Porta estudió el arte de imitación de las gemas o
piedras preciosas, en el que los colores tenían una función
destacada. La similitud entre el índice de materias de su
obra y el de la de Montón posibilita pensar su lectura por
parte de éste último. Aún cuando las citas coincidentes de
Barba y Montón no se corresponden estrictamente con
ningún pasaje del Magia Naturalis, el libro III de la edición
de 1558 exhibe algunos párrafos interesados por las
propiedades del azogue y el estaño que, decididamente,
fueron las fuentes que Barba utilizó cuando refiriéndose
a dichos minerales. Podemos concluir, entonces, que aunque
la fuente hermética en la que ambos abrevaron para describir

121



NOTAS

1 Seldes, Alicia; Burucúa, José E., Maier, Marta; Jáuregui, Andrea;
Abad, Gonzalo; y Siracusano, Gabriela, Blue Pigments in South
American Colonial Paintings, En Journal of the American Institute
of Conservation. JAIC n° 38, 1999, pp. 100-123; Burucúa, José E.
et al. Tarea de diez años, Buenos Aires, Ediciones Fundación Antorchas,
2000. Edición de textos a cargo de Andrea Jáuregui y Gabriela
Siracusano; Burucúa, José E., Gabriela Siracusano y Andrea Jáuregui,
Colores en los Andes: sacralidades prehispánicas y cristianas, en
(In)disciplinas: estética e historia del arte en el cruce de los discursos. XXII
Coloquio Internacional de Historia del Arte. México D.F., IIE-UNAM,
2000; Seldes, Alicia, Gabriela Siracusano, José E. Burucúa, Marta
Maier y Gonzalo Abad. 2000. La paleta colonial andina. Química,
historia y conservación, en X Congreso de Abracor. Anais do X Congreso.
Sao Paulo, 2000, pp. 165-164; Seldes, Alicia; José E. Burucúa,
Gabriela Siracusano, Marta Maier y Gonzalo Abad, Green, red and
yellow pigments in South American painting (1610 – 1780) En
Journal of the American Institute for Conservation, 2002 y Siracusano,
Gabriela, Polvos y colores en la pintura barroca andina, Nuevas
aproximaciones. Actas del III Congreso Internacional del Barroco
Iberoamericano. Sevilla, 2002.

2 Carducho, Vicente, Dialogos de la Pintura. Su defensa, origen, esencia,
definición, modos y diferencias, Madrid, Turner, 1979 (1633).

3 Barba, Alvaro Alonso, El arte de los metales. Potosí, Potosí, 1967.
Colección Primera: Los escritos de la Colonia N° 3. (1° edición
Madrid, 1640).

4 Ibidem, Cap. XIV, pp. 25-26.
5 Acosta, Joseph de, Historia Natural y Moral de las Indias. En que se

tratan las cosas notables del cielo, y elementos, metales, plantas, y
animales dellas: y los ritos, y ceremonias, leyes, y govierno, y guerra
de los Indios. Barcelona, Jayme Cendrat, 1591. Cárdenas, Juan de,
Problemas y secretos maravillosos de las Indias. Madrid, Ediciones Cultura
Hispánica, 1945. Colección de Incunables Americanos. S. XVI. Vol.
IX. (Facsímil México, 1591).

6 Kircheri, Athanasii e Soc, Jesu. Mundus Subterraneus. Amsterdam.
Ex Officina Janssonio-Waesbergiana. 1678. Jo. Pual.Schor delin.
Roma. Theod. Matham Sculpsit. editio Tertia. La obra de Atanasius
Kircher se encontraba en la biblioteca del obispo de Trujillo Martínez
Compañón.

7 Cf. Roob, Alexander, El Museo Hermético. Alquimia y mística. Colonia,
Taschen, 1997; Yates, Frances, Giordano Bruno and the Hermetic
tradition. Chicago, University of Chicago Press, 1964; Rossi, Paolo.
Hermeticism, Rationality and the Scientific Revolution. En Righini
Bonelli, M. L. y William R. Shea (eds.), Reason, Experiment and
Mysticism in the Scientific. New York, Science History Publications,
1975, pp. 247-273.

8 Cf. Trabulse, Elías, Ciencia y tecnología en el Nuevo Mundo. México,
FCE – Fideicomiso Historia de las Américas - Colegio de México,
1994. Serie Ensayos coordinada por Alicia Hernández Chávez, pp.
158-163.

9 Barba, Alvaro Alonso, El arte de los metales. Potosí, Potosí, 1967.
Colección Primera: Los escritos de la Colonia N° 3. (1° edición
Madrid, 1640), L.I, cap. IV, p. 11.

10 Cf. Eamon, William, Science and the secrets of nature. Books of Secrets
in Medieval and Early Modern Culture. Princeton, Princeton University
Press, 1994.

11 Cf. Vargas, José María, Manuel de Samaniego y su Tratado de Pintura.
Quito, Ed. Santo Domingo, 1975; Monton, Bernardo, Secretos de
artes liberales, y mecánicas recopilados, y traducidos de varios, y selectos
Authores, que tratan de Phisica, Pintura, Arquitectura, Optica, Chimica,
Doradura, y Charoles, con otras varias curiosidades ingeniosas. Madrid,
Antonio Marin imp., 1734. Monton, Bernardo, Secretos de artes
liberales, y mecánicas recopilados, y traducidos de varios, y selectos Authores,
que tratan de Phisica, Pintura, Arquitectura, Optica, Chimica, Doradura,
y Charoles, con otras varias curiosidades ingeniosas. Madrid, Joseph
García Lanza imp., 1758.

12 Porta, Jean Baptiste de la, La Magie Naturelle ou les Secrets et Miracles
de la Nature, París, H. Daragon, (1913). Edition conforme à celle de
Rouen (1631). Esta edición se encuentra peresente en esta Biblioteca
Nacional.

13 Para una ampliación de este tema ver Eamon, William, Op. cit.,
cap. VI.

14 La mención que hace Barba a la flor y escama del cobre en el
capítulo que nos interesa, reconoce la lectura del De Natura Fossilium
de Agrícola. Cfr. Hoover, Herbert Clark y Lou Henry Hoover (trad.),
Georgius Agricola. De re metallica. Translated from the first latin
edition of 1556. New York, Dover Publications, 1950, nota 9, p.
233.

las bondades del cardenillo y la purpurina podría ser más
antigua,14 la impronta de della Porta tanto en la obra del
licenciado como en el cura de la Villa Imperial es significativa
y posibilita comprenderlos como formando parte de una
red teórica que les dio sentido y los entrelazó más allá de sus
contradicciones y “desfasajes enunciativos”.

Concluyendo: Los discursos y representaciones ligados
a estos quehaceres mecánicos que hemos expuesto para el
área andina nos permiten conjeturar que, dentro de las
prácticas que se llevaban a cabo en el obrador de algún
pintor, en el gabinete de algún alquimista o en el obraje
de alguna mina, los problemas referidos al aprendizaje y

uso de los materiales –en especial aquellos donde el color
intervenía– promovieron un intercambio de saberes por la
vía de la lectura –silenciosa o en voz alta–, por la de la
transmisión –oral y práctica– de maestros y aprendices
entre los distintos ámbitos. Pérez Holguín en Potosí, Matheo
Pisarro en Yavi o, más tarde,  Manuel de Samaniego en
Quito aplicaron ingenio y conocimiento para domesticar
la rebeldía del sulfuro de arsénico o el acetato de cobre. El
padre Barba necesitó una pericia semejante para manipular
las bondades del azogue o el vitriolo. Para todos ellos, el
reinado de Mercurio y Saturno pudo ser la llave que abriera
las puertas de tantos secretos.

122







INTRODUCCIÓN

La Cerámica: un arte utilitario

ntre las propuestas que quiero compartir en
este Encuentro, no está dilucidar los
numerosos problemas que se derivan de la
falta de uniformidad de criterios respecto

de las denominaciones de artes menores, por los hoy
aceptados conceptos de artes decorativas, utilitarias o
industriales, en oposición a las artes mayores o nobles.
Prefiero referirme a la cerámica vidriada como un arte
utilitario o decorativo, mas no industrial, por tener este
último término, matices que conllevan diferenciación entre
modos y técnicas de producción en culturas que no
cambiaron sus tradicionales métodos de elaboración, ya
que las innovaciones surgidas con anterioridad a la
revolución industrial no afectaron a la base artesanal de
los procesos de fabricación.1

Consentimos además, que estos valiosos objetos
culturales no han sido suficientemente analizados dentro
de los movimientos artísticos, a pesar de haber sido el
material que ha acompañado al hombre a lo largo de su
historia, quizás por ser objetos utilitarios. Y en efecto lo
son. Pero a partir del siglo XX se confirma el aserto de que
la utilidad es, en sí misma, una belleza y que además de la
belleza inherente a su función (plato, jarro, orza o tinaja),
la cerámica muestra además, la manera de cómo el hombre
ha ido solucionando los problemas formales que le
representaba la decoración de los diferentes espacios en los
que debía trabajar.2

En el mundo novohispano, la idea sobre estos bienes
domésticos, al decir de Angeles Albert, fue ése, un bien
doméstico y por ende útil:

…hubo una concepción práctica del arte subordinado al
acontecer diario, se dificulta la vinculación de los objetos

concebidos como funcionales a la arqueología, etnología o
historia del arte. Será a esta última disciplina a la que se
asocien aquellos útiles que, al haber adquirido con el paso
del tiempo un carácter ornamental, constituyen el campo
de las artes decorativas.3

La Cerámica: una pieza arqueológica

La cerámica, como todo producto cultural, está
condicionada por factores y patrones del grupo humano
que la elabora. En el transcurso de varios milenios
–alrededor de dos en el caso del Perú antes de la llegada
de los europeos– la cerámica, ha seguido un proceso muy
largo de cambios que ha sido largamente tratado desde el
punto de vista arqueológico y etnológico. Algo menos en
temas iconográficos y estéticos.

La cerámica colonial no ha tenido la misma suerte.
Las evidencias encontradas de fragmentos de cerámica
colonial en excavaciones arqueológicas, más bien responden
a proyectos que buscan estudiar la evidencia prehispánica
antes que la de los siglos XVI al XVIII. La arqueología para
la colonia y hablamos de tres siglos de evidencias, está
todavía por plantearse.

EL SUR ANDINO

Con este nombre nos referimos al área comprendida
dentro de los límites de los departamentos de Cuzco, Puno
y Apurímac en el Perú actual, la cual desde el punto de
vista histórico y social, constituye una unidad claramente
definida, siendo sus rasgos geográficos más característicos
el valle del Vilcanota, el Altiplano del Titicaca, el cañón

125



del Apurímac y la yunka amazónica sur-oriental.4 Este es
el marco geográfico del que proceden las piezas de cerámica
vidriada que presentamos.

La investigación recientemente iniciada y muchas
interrogantes por responder en el futuro, quieren mostrar
inicialmente dos aspectos relevantes de la producción de
la cerámica vidriada en el área surandina: el histórico y el
artístico en los siglos XVII y XVIII, momentos de su gran
producción.5

Cerámica vidriada en el Perú Colonial

Posiblemente de apariencia modesta, en un mundo y
en un tiempo donde el gusto por las vajillas de plata o de
porcelana era el que primaba, el uso de la loza era signo de
pobreza y de algún modo de “marginalidad”, son objetos

126

que por los accidentes de la vida cotidiana han sucumbido
por millares. Sin embargo tenemos la suerte de encontrar
todavía piezas de gran calidad y en muy buen estado de
conservación, a pesar de los avatares del tiempo, que nos
permitirán en el futuro cercano ir llenando las páginas
vacías “del álbum de fotos” de la historia de las artes
decorativas o utilitarias del Perú.

De las manifestaciones artísticas coloniales distintas
de la arquitectura, pintura, escultura o platería, por
mencionar algunas, una de las más significativas entre las
antiguas artes decorativas peruanas, está el de la mayólica
y la cerámica vidriada. Es un tema “fascinante“ al decir de
Stastny por su desarrollo e importancia durante los siglos
mencionados. La producción de esta expresión material
de la cultura colonial peruana, fue resultado de aquella
“interacción entre las milenarias tradiciones alfareras del
mundo andino y la no menos antigua tradición traída al
Perú por los conquistadores, con sus aportes europeos y
orientales…”6

Es decir que para entender el desarrollo de este arte
decorativo durante el período mencionado, nos remitimos
una vez más, al proceso de aculturación en los Andes, tantas
veces señalado, y que muestra similitudes con lo sucedido
en otras áreas del mundo, pero también singularidades
propias sobre todo en lo que respecta a formas de asimilación
selectiva, de reinterpretaciones y de redefiniciones que han
ocurrido principalmente en los campos de la ideología y
tecnología7 de las hoy consideradas piezas de arte.

Entre las primeras noticias históricas sobre el asunto
que nos ocupa, está el comentario que el cronista Bernabé
Cobo hiciera en 1653,8 cuyo muy ilustrativo texto citamos:

… Hállanse muchas diferencias de barros y gredas de todos
colores en esta tierra, y en algunas partes muy preciosos, de
que se hacen curiosos jarros y otras vasijas para beber y tener
agua en casa, como es en la ciudad del Cuzco, en la provincia
de Chucuito (hoy en el departamento de Puno), de adonde
llevan en muchas partes vasos de muy estimado y precioso
barro…

Tampoco alcanzaron la invención del vidrio; todos sus vasos
de barro, eran por vedriar,…Lábrase tan escogida loza y tan
bien vedriada, que no hace falta la de Talavera, porque de
pocos años a esta parte han dado en contrahacer la de
China, y sale muy parecida a ella, particularmente la que se
hace en Puebla de los Angeles en la Nueva España, y en
esta ciudad de Lima, que es muy buena y de lindo vedrio
y colores, y asimismo se hacen muy curiosos azulejos, que
antes se solían traer de España, si bien es verdad que no
salen los de acá de tan finos colores.



127

En su comentario bastante más extenso que el citado,
señala además que los indios no elaboraban variedad de
objetos aparte de “ollas y cántaros diferentes entre sí en ser
mayores o menores y en algunas figuras y labores que en
ellos esculpían, y unos platillos chatos y pequeños a modo
de patenas” y luego la afirmación de que “… las demás
vajillas que corresponden a las que los españoles suelen
labrar de barro, hacían ellos de plata, oro, palo y calabazos
secos; ni en sus antiguas sepulturas, donde con sus difuntos
enterraban de todas sus comidas y bebidas se hallaban otros
vasos más de los referidos”.9

Igualmente dice que nunca tuvo noticias de la
fabricación de ladrillo ni teja y que no hacían las diferencias
de loza, “que nosotros usamos”, y que “después que los
españoles poblaron esta tierra, se hacen de barro todas las
cosas de España…” El comentario muestra, como veremos

más adelante, que uno de los elementos de influencia
española importante en la elaboración de estos objetos,
fue la variedad de formas, que para nuevos usos de las
gentes de estas tierras tendrían los objetos que hoy
apreciamos.

Se evidencia entonces que el origen de la loza y la
cerámica vidriada en el Perú de hace más de tres siglos no
es diferente a tantos otros objetos que llegaron con los
europeos hacia el siglo XVI, produciéndose, como se dijo,
procesos de adaptación y modificación a las tradiciones
culturales, formales y artísticas nativas.

La presencia de cerámica importada de España y otros
países europeos, así como del oriente: China y Filipinas y
de la misma América de México, Panamá y Chile hacia el
siglo XVII, ha sido confirmada en crónicas e inventarios
de la época, así como en excavaciones arqueológicas. La



128

descripción que hace en 1630 Fray Buenaventura de Salinas
y Córdova de la ciudad de Lima, dice que “…entran muchas
canastas y bateas de losa, vidrios y muchas suertes de barro
pintado y vedriado de la tierra y fuera della… de Panamá,
de la China, de Portugal, de Venecia y de Vizcaya”.10 Un
buen ejemplo de aculturación por diversidad cultural.

Los inventarios de dos boticas cuzqueñas de 1618 y
1772, consignan en sus relaciones “loza de Talavera” y “de
Castilla”, diferenciándolas de la “de la tierra”, que por
entonces ya se fabricaban aquí.11 Cuzco y Lima por su
importancia como centros políticos, administrativos y
culturales durante la colonia, serían las ciudades que
importaron más piezas. Mas bien en tierras altas como
Puno, la presencia de loza española tuvo “poca
disponibilidad”.12

En el “Libro de las grandezas y cosas memorables de
España” escrito por Pedro de Medina hacia 1590, se hace
especial elogio de la cerámica de Talavera de la Reina y dice
“… no solamente se vende en España sino que se lleva a
las Indias, Flandes e Italia”.13 Se sabe que en el siglo XVII
la situación de los alfareros de Talavera era próspera, mas
no así en el siglo XVIII pues en 1731 solicitan a Fernando
VI se les exima del pago de las alcabalas para llevar sus
piezas hasta Cádiz, donde podrán embarcarlas para América,
solicitud que fue aceptada.14

Estos hechos muestran que la importación de ceramios
de Talavera hacia América se realizó hasta el XVIII. Tampoco
podemos descartar la importación desde otros centros de
producción españoles como de Alcores, Teruel, Paterna,
Toledo o Sevilla hasta ese mismo siglo. Queda la interrogante
del porqué de este comercio hasta prácticamente las
postrimerías del virreinato, considerando la calidad y
cantidad de cerámica que se elaboraba no sólo en esta parte
del continente sino en México y Panamá, durante los siglos
XVI, XVII y XVIII.

El éxito de la producción de este tipo de cerámica y
azulejos en el Perú colonial desde finales del siglo XVI hasta
el XVIII y posteriormente, se debió a varios factores: las
necesidades de las nuevas ciudades y sus pobladores no
eran cubiertas por la importación de estos objetos, la llegada
de loceros y azulejeros españoles que impulsaron la
instalación de talleres y “ollerías” trayendo consigo nuevas
técnicas como la del torno y el vidriado y la existencia de
artesanos indígenas poseedores de antiguas tradiciones
alfareras precolombinas, fueron feliz coincidencia para su
desarrollo. Parece que los principales centros de producción
fueron Lima y Cuzco por la variedad de su producción y
en segundo término en otros lugares como Puno y Arequipa,
además de Ica y quizás Cajamarca en el norte del Perú.



129

En la temprana fecha de Abril de 1588 se firma un
ilustrativo contrato en la ciudad del Cuzco para montar
una “Fábrica de Loza” que reza:

“Sepan cuantos en esta carta vieran como nos, el maestro
Serrano, maestre escuela de la santa iglesia de la ciudad del
Cuzco, de la una parte, y de la otra Domingo González y
Francisco Navarro, residentes en esta ciudad del Cuzco,
otorgamos y conocemos por esta presente carta que somos
convenidos y concertados… de hacer fundar una compañía
entre nosotros en la forma y manera siguiente:

Primeramente, que yo el dicho maestro Serrano tengo de
hacer una casa donde se pueda vivir y trabajar, con un portal
en que el dicho Domingo González y Francisco Navarro
puedan trabajar y hacer loza hacer se suele hacer… Y así
mismo tengo de hacer un horno en que se cueza la loza que
hicieren y dos ruedas para labrarla, y un molino para moler
los vidrios, y un rodadillo de hierro y las demás herramientas
que fueren menester para hacer la dicha loza, todo lo cual
ha de hacer a costa mía.

Item, es condición que nos los dichos Domingo González
y Francisco Navarro, con nuestras personas y las dichas
herramientas, hemos de hacer y labrar toda la loza que
pudiéramos, la cual hemos de hacer cocer y vidriar y poner
a punto para que se pueda vender… y tengo de poner todos
los metales de plomo y cobre y estaño que fueren necesarios
para el vidrio y asimismo tengo de poner ocho indios
ordinarios para que estén en el dicho obraje y servicio de
él, y más toda la leña y tierra que fuere menester…

Item, es condición que yo el dicho Domingo González he
de vender y beneficiar toda la loza que se hiciere y guardar
lo procedido de ella para dar cuenta…Y con estas dichas
condiciones celebramos la dicha compañía por el dicho
tiempo de los dichos cuatro años…15

Igualmente hacia 1614, en esta misma ciudad, Alonso
de Rivera, maestro de ollería se asocia con Francisco López
de Valverde para “hacer objetos de loza donde éste último
pone todos los enseres del oficio de ollería tales como
estaño, plomo, barro, leña, casa, horno, pintura, mas tres
o cuatro mitayos ordinarios y tres yanaconas…”16

Estos documentos muestran que el vidriado será
aplicado a la producción de cerámica en los talleres
cuzqueños, donde además trabajarán “mitayos” y
“yanaconas”, es decir ayudantes indígenas, los que bien
pudieron aprender esta técnica y difundirla entre ellos.
Además se evidencia que la organización de la producción
cuzqueña se desarrolló dentro de la organización de



130

Tipos y Usos

El uso y función de los ceramios, inherentes a su
existencia, en gran medida determinaron su forma. Hacia
el XVII la sociedad colonial urbana produjo, según su uso
una cerámica doméstica como platos, jarras, mancerinas y
lavatorios o lebrillos y otras de carácter ornamental, como
orzas, jarrones, floreros, maceteros o pilas de agua bendita,
posiblemente para las élites citadinas, que se diferenciaron
de la loza común utilizadas por las clases populares de esta
sociedad claramente estratificada. Inicialmente además de
la forma, era clara la presencia europea en la iconografía
representada. Más tarde se irían reinterpretando las mismas,
lográndose hacia el siglo XVIII, una iconografía distante
a la inicial, con los matices propios de la cultura andina,
que pasados los siglos, sigue produciéndose hasta hoy,
objetos vidriados de uso actual que tienen origen
prehispánico.

Se elaboraron también vidriados de uso litúrgico como
floreros de formas diversas: cuadrangulares, globulares, u
otras, con anagramas de María o Jesucristo o de
congregaciones religiosas o inscripciones con el nombre de
la iglesia de destino. Monasterios, conventos e iglesias
fueron buenos clientes para estos artesanos.

Frascos de botica y diferentes depósitos como botijas
para las viñas y tinajas usadas en la industria del vino y del
aceite fueron parte de la producción de recipientes vidriados
pues sirvieron para transportar estos productos a diferentes
lugares del vasto territorio del virreinato desde ciudades
como Arequipa, Ica, Pisco o Nazca en las costa sur del Perú:

…muchas diferencias de vasos, particularmente gran cantidad
de botijas de arroba, en que se trajina el vino…y otro buen
número de botijuelas de media arroba, vedriadas para aceite,
aguardiente, aguas de olor y otros licores que se guardan en
ellas…18

Posiblemente desde entonces, (siglo XVII), pequeños
recipientes para transportar estos líquidos, tienen, en el
surandino, la denominación de “cuartillas”, elaboradas
hasta principios del siglo XX.

La fabricaron de azulejos y mayólicas se dio
principalmente en la Lima colonial y fue muy importante
entre los siglos XVI al XVIII. Ello se desprende del destacado
rol iconográfico y decorativo que cumplió en los
revestimientos de paramentos en los monumentos religiosos
y civiles, más importantes de esa ciudad como San Francisco,
Santo Domingo, la Tercera Orden Franciscana Casa de
Osambela, entre otros.19 Aún no se tienen noticias de
talleres de azulejos y mayólicas en el surandino, aunque en

gremios,17 talleres y ollerías, y a no dudarlo en barrios de
alfareros como en el de San Sebastián, lugar de canteras
de fina arcilla y dedicado actualmente a la elaboración de
tejas por esa misma razón.

Paralelamente es necesario pensar en la vinculación
de la decoración en estos objetos y la influencia del Barroco
tan presente en las otras artes de los siglos XVII y XVIII.
Si hubo aculturación en la tecnología, porqué no en la
decoración, tanto en el manejo del espacio como en la
iconografía representada.



el Monasterio de las Carmelitas Descalzas de la ciudad del
Cuzco, quedan restos de decoración con azulejos, como
uno de los pocos ejemplos de su existencia en esta ciudad,
que bien pudieron llegar desde Lima y que corresponden
al siglo XVII.

En 1777 se obtuvieron 30,000 tejas de loza vidriada
con variedad de colores para el retejo de la iglesia de
Santiago de Lampa, importante población colonial, situada
en el departamento de Puno en el altiplano peruano. Este
hecho nos hace pensar que las tejas vidriadas debieron
producirse en Santiago de Pupuja o Pukara, importantes
centros de producción alfarera en la región surandina.20

En el siglo XVIII, el surandino estuvo marcado por
acontecimientos muy importantes para su historia y la del
Perú. El “movimiento nacional” de la nobleza inka colonial,
brillantemente descrito por John H. Rowe21 y como epílogo,
el levantamiento de Thupa Amaro, produjo un estilo de
vida que influyó profundamente en la producción del arte
de esta época.

Los caciques, descendientes de los nobles Inka,
herederos de un prestigio por este mismo hecho, propiciaron
su presencia en esta sociedad a través de formas como
vestirse a la usanza de sus antepasados en las ceremonias
y fiestas católicas de importancia, mandar pintar retratos
de ellos junto a las dinastías españolas, seguir produciendo
los vasos ceremoniales o “qeros” de origen precolombino
como sabemos.22 Está además la producción textilera, la
creación literaria y musical como parte de aquel deseo de
“dejarse sentir” en un mundo donde su autoridad sin
poder podía transmitirse a través de este sutil lenguaje de
la producción artística.

En este contexto, el Cuzco del XVIII destaca por la
producción de vidriados que revivió formas y funciones
preshispánicas para la élite inka colonial. De este período
se conservan una serie de recipientes como las “cochas”,
“pacchas”, “conopas”, y “p’uyños” que por su función
corresponden al uso ceremonial de la cultura inka colonial
derivados de antiguas tradiciones propiciatorias, y por su

131



estilo, a las producciones del siglo XVIII que presentan
decoraciones de un barroco andino quizás no tan
contundente como en otras artes, pero sin duda presente.

En la cultura rural andina del siglo XVIII, vasijas, jarras
matrimoniales y toros de ”Pukara” son algunos ejemplos
de recipientes que poseen un alto contenido simbólico y
que se usaban y se usan hasta hoy en ceremonias mágico-
religiosas. Estas piezas vidriadas son algunos ejemplos donde
se puede apreciar la especial sensibilidad plástica de aquellos
autores anónimos andinos.

Iconografía

De colores donde predominaron el verde en sus diversas
gamas, el morado oscuro que a simple vista parece el color
marrón y el amarillo sobre el crema y en menor proporción
el azul sobre el crema, estos objetos tuvieron mas bien
decoración floral y hojas, aves, emblemas, escudos, todos
referidos al lenguaje occidental.

132



133

 Otros temas, sobre todo en la parte honda de platos
pequeños, conservados en mayores cantidades, es frecuente
encontrar dos motivos reiterativos: el toro, algunas veces
con banderillas al lomo y el motivo “suche”, pez oriundo
del Lago Titicaca. Otros menos frecuentes son el sol
representado por una carita, iconografía que se encuentra
en la pintura mural andina, una simbología que parece
una “escalera”, aún por estudiar y en pocos casos la figura
de una llama.

Estas representaciones van como tema principal y
están rodeadas de hojas o flores de trazos muy simples, casi
como “sintetizando” su forma. Aparecen también líneas
curvas, siguiendo la hendidura del plato, con puntos y
trazos sueltos.

En recipientes para la chicha como los “p’uyños”, el
repertorio se limita a la representación de caritas de sol
pintadas o en alto relieve en la parte superior del mismo
o personajes o llamas pintadas en el contorno superior del
objeto. En gran parte de estas vasijas, la decoración vidriada
está en el tercio superior de las mismas. La parte inferior
no siempre está vidriada y no lleva decoración. Parece que
hacia el siglo XIX, las vasijas grandes como floreros,
maceteros e inclusive los “p’uyñus” se vidriaban
completamente, pero sin decoración.

Si bien algunos pocos estudiosos han planteado
cronologías basadas en el uso del color,23 creo que es un
asunto todavía por replantear. El asociar la producción de
vidriados con los estudios cronológicos de otras artes como



la arquitectura y la pintura mural, nos pueden dar más
luces sobre el tema.

¿Uso o Ideología?

Como es sabido, el tema del Barroco en las artes del
Perú colonial, su naturaleza y significado han sido asunto
de varias propuestas y debates durante las últimas siete
décadas, por parte de los historiadores del arte
iberoamericano. Estos debates en principio aplicados a
todas las artes, en realidad se han referido casi exclusivamente
a las propuestas artísticas expresadas en arquitectura, pintura
y escultura.

Poco está dicho sobre la naturaleza y significado del
Barroco en las artes utilitarias producidas en los siglos XVII
y XVIII. Los problemas semántico, estilístico y hermeneútico
del barroco peruano, que se presentan principalmente en
la pintura, escultura y arquitectura,24 no alcanzan a la
cerámica vidriada.

134

Como se señaló esta cerámica se produjo en el nuevo
mundo gracias a necesidades creadas por nuevos usos y
costumbres a la llegada de los europeos. Objetos de utilidad
cotidiana doméstica elaborados para el uso de toda la escala
social, más o menos decorados, según el caso, cumplían la
obvia finalidad de ser recipientes de sólidos y líquidos para
cubrir mas bien necesidades biológicas y que como objetos
culturales, casi nada tenían que hacer con la transmisión
de ideologías de la época, léase adoctrinamiento religioso,
de las que sí estaban cargadas por ejemplo, los lienzos o las
esculturas que fueron realizadas con este expreso fin.
Inclusive otras artes decorativas o utilitarias como los objetos
litúrgicos o el mobiliario de las iglesias, respondían a estos
mismos fines. Eran expresiones materiales del corpus de
ideas del barroco imperante.

Consecuentemente por su propia naturaleza, los
vidriados no pudieron representar la estética de la “teología
dogmática que expresó el espíritu militante y triunfal de la
Contrarreforma…” y si el Concilio de Trento (1545-1563)
“reencauzó la sacralidad de las artes fusionando la misión
del artista con la del misionero… convirtiendo a las artes
en la gran cultura visual y didáctica de las masas”,25 estos
conceptos básicos del Barroco, sí se aplicaron en las artes
que pudieron transmitir tales ideas.

Ciertamente que la inclinación barroca de la decoración
en la cerámica vidriada, no respondió a estos conceptos.

En un estudio anterior26 decíamos que los qeros, los
vasos ceremoniales inka, elaborados durante los siglos del
barroco andino, por su función de objetos ceremoniales
transmisores de ideologías prehispánicas en el área surandina
y vigentes en su función tradicional, no fueron expresiones
barrocas. No fueron objetos producidos con la finalidad
de difundir las ideas contrarreformistas, muy al contrario,
fue un arte de resistencia durante los siglos de dominación.

Si hemos planteado el tema del barroco aplicado a la
cerámica vidriada surandina, es debido a que, como tantas
otras expresiones culturales utilitarias que se produjeron
en grandes cantidades entre los siglos XVII y XVIII, es
posible encontrar algunas características ornamentales o
decorativas barrocas, considerando además que fueron
ceramistas europeos, conocedores de las formas de expresión
barroca, quienes trajeron la técnica del vidriado y propiciaron
su producción masiva durante la colonia.

Debemos pensar entonces que si alguna característica
barroca está presente en la cerámica vidriada, ésta se dará
solamente en una decoración sencilla, sin que su presencia
expresivamente hablando, sea tan rica como la que se dio
en las otras artes, y naturalmente, sin los contextos
ideológicos o programas iconográficos que respondan a la



135

“fusión del artista con el misionero” como lo señalaba el
Concilio Tridentino y cuya presencia en la arquitectura,
pintura y escultura, fue contundente.

Ejemplo de decoración barroca es el encontrado en
un macetero decorado con altos relieves que representan
mascarones a modo de grutescos hacia el centro y alrededor
del mismo. Los mascarones están rodeados de follaje y
están enmarcados en los bordes superior e inferior por
doble línea. En vidriado verde sobre crema, podemos
relacionarlo con la iconografía encontrada en muchos
murales de iglesias del surandino datadas hacia el siglo
XVIII. Esta pieza nos hace pensar en la existencia de una
producción de vidriados algo más sofisticada que la usual,
aunque posiblemente limitada.

De igual manera objetos litúrgicos como las pequeñas
pilas de agua bendita que mostramos, están profusamente
decoradas con follajes, roleos y otros elementos que llenan
el pequeño espacio permitido por la propia pieza, y que
muestran el gusto de los artistas andinos por la decoración

profusa y recargada y cuya ornamentación nos recuerda a
la de algunas portadas y retablos de iglesias surandinas
tardías (segunda mitad del siglo XVIII).

Asunto diferente son los objetos vidriados de formas
y significado que proviene de las culturas prehispánicas.
Si bien el acabado vidriado y la decoración pueden
situarse dentro del tema del barroco por la profusión de
líneas curvas y vegetación elaborada, que se explica
fácilmente por el fenómeno del préstamo cultural, su
función es de raíz ancestral andina. “Qochas”, “pacchas”
y “toritos de Pukara”, como se dijo, son objetos
ceremoniales que portan alto contenido simbólico de la
religión tradicional de los Andes, y que su uso y
simbolismo han trascendido el tiempo, más de cuatro
siglos, vigentes hasta hoy.

Como propuse, la cerámica vidriada de los siglos XVII
y XVIII presenta elementos decorativos del lenguaje barroco
andino, aunque como objetos culturales, los vidriados no
expresan el Barroco como ideología.



136

BIBLIOGRAFÍA

Albert, María Angeles, 1995 “Artes Decorativas en el Virreinato de
Nueva España”. En Pintura, Escultura y Artes Utiles en Iberoamérica, 1500-
1825. Ramón Gutiérrez (Coordinador), Manuales Arte Cátedra, Madrid.

Anónimo, 1953 “Una botica colonial”. En Revista del Archivo Histórico.
Año IV. No. 4: 263-282. Cuzco.

Archivo Histórico del Cuzco, Escribano Alonso de Herrera, 1588, ff.

Cobo, Bernabé, 1956 Historia del Nuevo Mundo. Biblioteca de Autores
Españoles. Madrid.

Cornejo Bouroncle, Jorge, 1960 Derroteros de Arte Cuzqueño. Edit.
Garcilaso. Cuzco.

Flores Ochoa, Jorge; Kuon Arce, Elizabeth, y Samanez Argumedo,
Roberto, 1993 Pintura Mural en el Sur Andino. Colección Arte y Tesoros
del Perú. Banco de Crédito del Perú. Lima. 1998 Qeros Arte Inka en Vasos
Ceremoniales. Colección Arte y Tesoros del Perú. Banco de Crédito del
Perú. Lima.

Gutiérrez, Ramón, et al, 1986 Arquitectura del Altiplano Peruano. Libros
de Hispanoamérica. Buenos Aires.

Kuon Arce, Elizabeth, 2003 “Los Qeros en el Marco del Barroco Andino”.
En Memoria del I Encuentro Internacional del Barroco Andino. Santa Cruz
de la Sierra, Bolivia, 2002. La Paz.

Mujica Pinilla, Ramón, 2002 “Arte e Identidad: las raíces culturales del
barroco peruano”. En El Barroco Peruano. Colección Arte y Tesoros del
Perú. Banco de Crédito del Perú. Lima.

Oberti, Italo, 1999 “Cerámica colonial Cuzqueña”. En Revista Universitaria
No. 138. Universidad Nacional San Antonio Abad del Cusco.

Ramírez León, Luis, 1999 “Azulejos y Evangelización en Lima Colonial”.
En Historia y Cultura No. 23. Revista del Museo Nacional de Arqueología,
Antropología e Historia del Perú. Instituto Nacional de Cultura. Lima.

Ravines, Rogger y Villiger, Fernando (Compiladores), 1989 La Cerámica
Tradicional del Perú. Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología CON-
CYTEC. Edit. Los Pinos. Lima.

Rowe, John H., 1954 “El Movimiento Nacional Inca del Siglo XVIII”.
En Revista Universitaria XLIII. No. 107. Universidad Nacional San
Antonio Abad del Cusco.

Sánchez Pacheco, Trinidad, 1998 “Cerámica de Talavera de la Reina y
Puente del Arzobispo”. En Summa Artis Vol XLII: 305-342.

Stastny, Francisco y Acevedo, Sara, 1986 Vidriados y Mayólica del Perú.
Universidad Nacional Mayor de San Marcos. Facultad de Letras y
Ciencias Humanas. Museo de Arte y de Historia. Lima.

Summa Artis, 1998 Historia General del Arte. Cerámica Española Vol. XLII.
Espasa Calpe S.A. Madrid.

Tschopik Jr., Harry, 1950  “An andean ceramic tradition in historical
perspective”. En American Antiquity. Vol XV. No. 3: 196-218. Wisconsin.

NOTAS

1 Albert, 1995: 315-333.
2 Summa Artis: 1998.
3 Albert, op. cit: 316.
4 Flores, et al, 1993:19.
5 La única colección de cerámica vidriada en la ciudad del Cuzco

perteneciente a don José Ignacio Lámbarri Orihuela y Ana María
Barberis de Lámbarri puesta a mi disposición gracias a su sensibilidad,
ha sido el gran estímulo para llevar adelante el proyecto de la
Cerámica Vidriada en el Surandino, que junto a mi amigo el
Arquitecto Roberto Samanez Argumedo, hemos iniciado reciente-
mente. Al Dr. Jorge A. Flores Ochoa cuyas sugerencias al presente
trabajo fueron valiosas. A todos ellos muchas gracias.

6 Stastny, 1986: 5.
7 Flores; Kuon; Samanez, 1998.
8 Cobo, 1956: 114-115. Libro tercero, capítulo sexto de su Historia

del Nuevo Mundo.
9 op. cit, 114
10 Salinas y Córdova, 1957:254 en Acevedo op. cit. 
11 Anónimo, Revista del Archivo Histórico No. 4 de 1953.
12 Tschopik, 1950 en Acevedo op. cit.

13 Sánchez-Pacheco, 1998: 307.
14 op cit, 311.
15 Archivo Histórico del Cuzco, Escribano Alonso Herrero, ff. 228.

16 Cornejo, Bouroncle, 1960: 336.
17 Van der Gutche, 1970 en Acevedo op. cit.
18 Cobo, op. cit.: 115.
19 Ramírez, 1999: 178-180.
20 Gutiérrez, et al, 1986: 213-214.
21 Rowe, 1954.
22 Flores, et al, 1998: XVII. Qeros, vasos ceremoniales de madera en

cuya superficie se plasmó el profundo anhelo por perpetuar las
antiguas grandezas del Tawantinsuyu a través del relato gráfico de
las hazañas de sus héroes, así como las expresiones que reflejan y
que a su vez han alimentado y todavía lo hacen, el complejo mundo
de las ceremonias rituales andinas.

23 Acevedo, 1986; Oberti: 1999.
24 Mujica, 2002: 1-27.
25 op. cit, 9.

26 Kuon, 2003: 213-220.







1. EL NACIONALISMO INCA

l estilo Barroco mestizo que se desarrolla en
el área andina en el siglo XVIII, pese a los
estudios profundos realizados, especialmente
por los esposos Mesa-Gisbert, todavía plantea

algunas interrogantes: ¿Porqué la Iglesia permitió la
introducción de conceptos andinos en sus altares y fachadas?
¿Porqué mecenas y artistas indios y mestizos imponen ese
gusto?

La presente ponencia pretende reafirmar la vinculación
de este tipo de arte con la situación política del siglo XVIII.

Como bien se sabe, el siglo XVIII se caracterizó por
una profunda convulsión social y política, cuyos principales
protagonistas fueron las comunidades aymaras y quechuas
que desde el segundo tercio del siglo fueron pidiendo
aislada, pero fírmemente, la abolición de las diferentes
pensiones a las que estaban sometidos: tributo, mita, reparto
mercantil, obrajes, etc.

Estos movimientos mantuvieron su localismo hasta
que en la década de los 70 se aglutinan hasta la explosión
de la sublevación general de indios de 1780 a 1782.

Este aglutinamiento se debe a una mala política de la
administración española que en lugar de atender los
problemas planteados por los indígenas, los agudizó con
las reformas borbónicas; pero, sobre todo por la aparición
de liderazgos con la suficiente capacidad de convocatoria.

Estos liderazgos fueron sobre todo los Amarus en
Cuzco y ese mundo quechua; los Cataris en Chayanta y
ese mundo aymara, Julian Apaza alias Tupac Catari en el
mundo aymara de La Paz.

La construcción de esos liderazgos como de la propia
sublevación no fue espontánea, de un día para otro, sino
fueron resultados de un largo proceso de reflexión,
organización y maduración.

Dentro de las redes políticas de la colonia, una de las
alianzas más fuertes fue la de los caciques andinos con la
administración española, que le permitió a esta garantizar
el cobro del tributo y del reparto mercantil, así como el
envío de los indios a la mita. La ventaja para los caciques
fue que la alianza les permitió conservar privilegios, no
pagar tributos, acumular dinero por el cobro de los mismos,
tener acceso a la educación y mantener su poder político
local. Por esas razones muchos caciques se mantuvieron
fieles a la corona aún durante la sublevación general.

Sin embargo, otros caciques se rebelaron, se colocaron
del lado de los reclamos de sus súbditos y se convirtieron
en sus portavoces. No solo se limitaron a las reivindicaciones
sociales y económicas, sino que plantearon una ideología
política: la restauración del imperio inca como la única
manera de acabar con el dominio español y los abusos que
se cometían contra los indios.

Varios historiadores, entre ellos John Rowe, han
estudiado en profundidad la existencia dentro de la rebelión
de un movimiento nacional inca, basado en la tradición
inca que se pudo mantener gracias a que “la nobleza
indígena de la colonia tuvo su origen en la jerarquía
administrativa del Imperio Inca”.1

Rowe basa su planteamiento en los siguientes aspectos:
la tradición del imperio de los incas todavía sobrevivía en

151



el siglo XVIII ya que el propio virreinato del Perú mantenía
la integridad territorial del Tawantisuyo y sus provincias
tenían los mismo límites y los mismos nombres que los
Yamani del imperio de los Incas. Esto permitió que las
familias nobles mantengan su poder y que de hecho la
tradición Inca sirva como “antecedente legal para los
derechos y privilegios de los caciques”,2 Eso explica los
pleitos para el reconocimiento de títulos de caciques, entre
los que sobresale el pleito originado por el propio Jose
Gabriel Túpac Amaru para que se le reconozca su
descendencia de los Incas. La administración española le
reconoció esa ascendencia, sin saber que el título de Inca
iba a ser utilizado para lograr la gran convocatoria de la
sublevación.

Además de la tradición política, Rowe anota la
sobrevivencia de la tradición cultural Inca, a lo que se debe
añadir la sobrevivencia también de la tradición cultural
aymara. Esta sobrevivencia se observa en la religión, en el
traje, en los kerus, en los símbolos, en la medicina popular,
en la tradición histórica. Todos estos puntos señalados por
Rowe coadyuvaron a construir el ideario de la restauración
del Imperio de los Incas, uno de los grandes movilizadores
de la gran rebelión de 1780-1782.

Por lo tanto, coincidiendo con Rowe la formación de
una mentalidad nacionalista, fue producto de un largo
proceso, en el que la tradición cultural juega un papel
preponderante.

A los elementos de esa tradición que señala Rowe, me
permito añadir, como espacios de manifestación: el arte
barroco mestizo y la fiesta barroca. El arte barroco mestizo
pudo llevarse a cabo por la existencia de esa tradición
cultural andina, por caciques cultos y con la capacidad
económica para ser patrocinadores de esas obras, por la
existencia de artistas indígenas y mestizos de una nueva y
más autónoma sensibilidad y por un clero tolerante.

2. EL BARROCO MESTIZO

 Una obra de arte, entre otros elementos, se
conforma de formas y de conceptos. Como bien señala
Maria Concepción García, la actitud de rechazo en los
primeros años de la conquista a las grandes manifestaciones
artísticas prehispánicas no fue por no reconocer su calidad
artística sino que el rechazo y persecusión “fue producto
de la importancia del lenguaje simbólico representado en
ellas, íntimamente ligado con el mundo de las creencias”.3

La misma historiadora considera que la diversidad
artística prehispánica fue reemplazada por un arte más
homogéneo, con un vocabulario formal y conceptual de la
europa católica, que se repite con variantes desde México
hasta Potosí.

Sin embargo, pese a ese vocabulario muy parecido en
toda Iberoamérica, desde muy temprano, existieron
diferencias. Podemos comparar con lo que pasa con el
idioma, la estructura central se mantuvo, pero poco a poco
surgieron variantes fonéticas, gramaticales y de vocabulario,
inclusive de significados, sobre todo en aquellas regiones
con fuerte presencia indígena.

Por eso el arte iberoaméricano colonial puede
clasificarse según su cercanía y fidelidad al modelo europeo.

Esa cercanía es mucho más profunda en el manierismo
de Bernando Bitti, tan parecido al manierismo del Greco
o en las iglesias renacentistas de Sucre. En cambio en el
Barroco, se desarrolla un proceso de mayor autonomía.

Un ejemplo es la obra pictórica de Melchor Pérez
Holguín que por un lado mantiene la influencia del modelo
europeo en el dramatismo de la mirada de sus místicos
evangelistas a la manera de Zurbarán o copiando los paisajes
flamencos como fondo de una gran parte de sus cuadros;
pero por el otro lado proyecta su propia personalidad como
el enanismo de sus figuras y cuando viste a la Virgen como
una mujer del pueblo potosino en la “Virgen Lavandera”,
o cuando pinta los personajes de Potosí en la “Visita del
Virrey Morcillo”.

Pero, el alejamiento mucho mayor del modelo europeo,
se dió en la arquitectura del barroco mestizo y en la pintura
de las escuelas del Collao y del Cusco, especialmente
durante el siglo XVIII. El arte barroco de la colonia no se
alejó de la tradición europea católica; pero la diferencia es
que en el barroco mestizo se incorpora también la tradición
cultural indígena a partir de un vocabulario formal y también
conceptual.

Esa incorporación es parte del objetivo de incorporar
lo indígena con mucho más fuerza en la sociedad colonial,
pero también en una forma de transgresión y de resistencia
pacífica, pero profunda al orden establecido.

Teresa Gisbert en sus libros “Iconografía” y “Los pájaros
parlantes” señala muchos ejemplos de esa incorporación:
retratos de los caciques donantes, remembranzas de la
religiosidad prehispánica, sincretismo religioso, series de
la dinastía incaica.

Para efectos de la presente ponencia, insistiré  en dos
aspectos: el formal y el conceptual.

152



FORMAL.- La serie pictórica de Los Ángeles de
Calamarca, por ejemplo, mantiene el concepto católico de
las jerarquías, el pintor no se aleja de los atributos señalados
por la teología conocida al respecto, pero la forma de
representar a los ángeles es distinta a la europea. Estos
ángeles andinos reflejan una sensibilidad más tranquila,
más idílica, distinta al dramatismo del barroco católico
español. Sus rostros, sus manos, sus cuerpos, sus trajes no
tratan de ser un espejo de todos los detalles de la realidad,
son de un realismo más sencillo, con la frescura de lo
primitivo, sin las complicaciones del mundo supuestamente
más civilizado.

Lo  mismo se observa en los murales de las iglesias de
Curahuara de Carangas, Carabuco y las de Chiquitos,
llenos de f lores y de aves que no nos recuerdan
frenéticamente los horrores de la pasión de Cristo sino que
nos hacen sentir en un idílico, sereno, calmado y plácido
paraiso, por lo natural, simple e inocente.

CONCEPTUAL.- En el barroco mestizo, además de
las diferencias formales existen también diferencias
conceptuales con respecto al barroco europeo. La
incorporación de símbolos e imágenes indígenas en las
fachadas, retablos, platería, obligan a una doble lectura.

Esas fachadas y esos altares en una primera lectura son
un culto al Dios católico, a la Virgen y a los Santos. En
una segunda lectura son, sobre todo un profundo culto a
la fertilidad.

Como la Pucara Tarabuqueña actual, la fachada barroca
mestiza es una apropiación mágica de la vegetación, pero,
a diferencia de la Pucara que contiene lo que se tiene y lo
que se quiere tener (por ejemplo, el maiz y la cerveza), el
altar barroco mestizo no representa ni a la papa ni al maiz
ni a la llama, sino la fertilidad del trópico. Por eso, es la
representación de la fertilidad, pero también de un paraiso
soñado, probablemente copiado de los muebles de Moxos
y Chiquitos.

Esa vegetación tropical de piñas y papayas se entremezcla
con las uvas traídas de Europa, y con muchas flores; no
faltan las aves, los pájaros de muchos colores, entre ellos
los papagayos. En medio de esa representación de la

naturaleza están las mujeres y hombres verdes, de cuya
boca salen hojas y ramos como en las fachadas de Sica Sica
y San Francisco de La Paz, o mujeres como las de San
Lorenzo de Potosí: mitad mujer, mitad árbol; o mujeres
embarazadas como las del altar de plata de Calamaca o del
retablo de Corque; o las que están en actitud de parir como
las del segundo cuerpo de San Francisco de La Paz.

Todo resume el culto a la vida, a la reproducción de
la vida, a la fertilidad que contrasta con los cuadros de las
Postrimerías que recuerdan la muerte y la vida después de
la muerte, para muchos una vida horrenda.

3. LA CONSTRUCCIÓN NACIONAL

Ese tipo de arte reforzó el nacionalismo indígena,
permitió una presencia indígena muy profunda en la
sociedad colonial.

Lo mismo sucedió con las danzas incas y “de las
naciones indígenas” en las fiestas barrocas que describe el
historiador potosino Arzans.

Es un arte que fortaleció a la autoafirmación de la
identidad y coadyuvó en la rebelión de la misma manera
que la recuperación de la vestimenta y el idioma. Por eso,
luego de la rebelión, fue un arte proscrito.

En todo caso, en la larga duración, el barroco mestizo
es una constatación de la diversidad cultural de nuestro
país y, por lo tanto, no solo fortalece la construcción de la
mentalidad nacional de los pueblos originarios, sino de
toda la nación boliviana en cuanto recoje dos de las
principales tradiciones: el catolicismo indígena y la
religiosidad andina.

En una suma de culturas y no una exclusión. Un arte
muy diferente a la exclusión de los ilustrados y de aquel
falso, pero duramente presente debate del siglo XIX y el
primer tercio del siglo XX, que presentaba un mundo
dividido entre civilización y barbarie.

Debate que justificó que los “civilizados” trataran de
borrar la memoria barroca calificándola de “primitivismo”.
Felizmente mucho se salvó y otro tanto se recuperó, aún
más en un momento en que necesitamos comprender
Bolivia como una nación diversa y no uniforme.

153



NOTAS

1 Rowe, Jhon, “El movimiento Nacional Inca del XVIII” en antología
del Alberto Flores Galindo, Lima 1976, pág 14.

2 Ibidem.

3 García Sáiz, Maria Concepción, “Pintura y Escultura colonial en
Iberoamérica”, en el libro, “Historia del Arte Iberoamericano”, dirigido
por Ramón y Rodrigo Gutiérrez, Barcelona - España 2000, pág 63.

154







OBJETO DEL ESTUDIO

l presente trabajo i) categoriza el barroco y
el antibarroco como formas de vida opuestas
en Europa y América de los siglos XVI al
XVIII, e interpreta, con textos de la época,

ii) la concepción del mundo, la naturaleza y del hombre
de cada una de esas formas de vida, para mostrar a modo
de epílogo como la práctica política de la aceptación o del
rechazo del otro actúa como catalizador de la práctica del
mal sea cual fuere la forma de vida de que se trate.

I. BARROCO Y ANTIBARROCO

1.1. Expresiones y percepciones

La expresión barroco, al parecer, proviene
etimológicamente del sustantivo “berrueco” que significa
“peñasco, roca, peña levantada, desigual y áspera”2 y que como
segunda acepción, denomina a “cierta especie de perla irregular
e imperfecta, formada de muchos granos juntos grandes y pequeños,
pegados al modo de overa de gallina, que muestra mil figuras de
buen parecer”3. Ambas acepciones denotan la desigualdad,
la irregularidad, el exceso y en suma, como señala también
el Diccionario de Autoridades la “poca estimación”4 que
dicho nombre lleva.

El antibarroco, como denominación propuesta en esta
ponencia, significaría, la armonía, la regularidad, la medida;
valores que en la cultura europea y americana se identifican
con el denominado “canon clásico”; es decir el propio de
la cultura y la estética greco romana.

El barroco, entonces, connotaría lo informe, lo excesivo
y, por consiguiente, lo repudiable en la estética, en la
cultura, así como en la vida. Lo informe, lo excesivo y lo
repudiable generalmente se identifican con el pecado y
con el mal; de ahí que sea importante abordar la expresión
barroco, que se aplica a “lo excesivamente cargado de adornos”5

y muestra un “estilo de ornamentación caracterizado por la
profusión de volutas, roleos y otros adornos en los que predomina
la línea curva”6 que se identifica con el “periodo de la cultura
europea y su influencia y desarrollo en América, en que prevaleció
dicho estilo artístico y que va desde finales del siglo XVI a los
primeros decenios del XVIII”.7 En suma como un conjunto
de atributos negativos y desdeñables en cualquier época y
para cualquier persona, se han convertido en objeto no
solo de estudio, sino de exaltación y en una suerte de
“contracanon”, al mentado clasicismo greco romano.

Esta curiosa paradoja, quizá, no tan llamativa para
nosotros los iberoamericanos, como para otras culturas,
afectas a identificarse con el cánon clásico, como la francesa
y la anglosajona, nos permitirá comprender como la
diversidad cultural no conlleva las mismas o similares

157



concepciones de lo bueno y de lo malo, principalmente de
este último y como esas formas de vida se concretan en
prácticas, también diversas, cuando no opuestas en relación
con la tolerancia y la aceptación del otro como distinto y
opuesto.

1.2. Espacios culturales

Actualmente el término barroco es una concepción
estilística y estética que se aplica de forma indiferenciada,
tanto para identificar una época: la de la madurez del
dominio español en el mundo, como para conceptuar una
forma de vida: la del catolicismo del sur de Europa y de
América.

En cambio, la identificación del dominio francés y del
anglosajón con el clasicismo, no se explica, se asume como
propia de dichas culturas y, por tanto, carece de un término
que lo defina como una forma de vida. De ahí que surja
la necesidad de calificarlo como “antibarroco”.

El uso del prefijo anti, que significa “opuesto o con
propiedades contrarias”8 permite, al anteponerlo a la
expresión “barroco”, expresar la idea, claramente
manifestada en el transcurso histórico europeo y americano
de los siglos XVII al XIX, de que el clasicismo francés y
anglosajón, aceptado como expresión “natural” de esas
culturas en la época moderna y contemporánea, no es
solamente la oposición a la estética y el rechazo de la
estilística “barroca”, cuanto la expresión de varias negativas:
el antiespañolismo, el anticatolicismo y el rechazo y
deformación del renacimiento italiano.

1.3 El mal y las formas de vida

En ese contexto, el mal como problema en una cultura
determinada es la expresión del rechazo a formas de vida
opuestas o incomprensibles a esta y que se muestra con
conceptos e imágenes con los que se concibe lo negativo,
lo impropio, lo indeseable.

 En los siglos del barroco que comprenden las
postrimerías del siglo XVI y la primera mitad del siglo
XVIII, la concepción del mal está definida claramente por
la forma de vida que opone al sur católico y español al
norte protestante y heteróclito. Separa o une ambos grandes
espacios, un área intermedia en la cual la influencia católica
y protestante se mezcla y cada cual batalla por su pervivencia,
que comprende a Francia y a sus desbordes centroeuropeos.

Por consiguiente, los espacios culturales son también
espacios de expresión y categorización del mal que se

manifestará en la vida cotidiana, en las artes y, como no
en la política.

II. EL MUNDO, LA NATURALEZA Y EL HOMBRE

2.1. El Mal en el Barroco

El mal en el Barroco es la limitación moral que
desemboca en el pecado. El mal es la credulidad en la
realidad del mundo y la incredulidad en la evidencia del
otro. El mal es la falta de fe, la limitación y el cálculo en
las obras.

Cuando los españoles, italianos o flamencos se refieren
al mal no lo invocan como categoría metafísica, o lo
personifican en el demonio, cuanto lo califican como
“vanidad”, que de acuerdo al Diccionario de Autoridades
de la Real Academia Española significa “Falta, o carencia de
substancia, entidad, o realidad en las cosas. Es del Latino Vanitas,
Inanitas, atis”,9 “Vale también presunción, satisfacción de sí
mismo, u desvanecimiento propio por las prendas naturales, sangre,
etc. Lat. Vanitas. Presumptio animi”10 “Significa también
fausto, pompa vana u ostentación.  Lat. Ostentatio, Superbía,
Jactantia”11 “Se toma también por palabra inútil, o vana, e
insubstancial. Lat. Inutile verbum, vel inane”12 “Se toma
asimismo por vacuidad.  Tráelo Nebrixa en su Vocabulario, en
la voz Latina Inanitas”13 “Se llama también la vana
representación, ilusión, u ficción de la phantasía. Lat. Illusio
mentis”14 y, finalmente, “Metaphoricamente se toma por
insubsistencia, poca duración, o inutilidad de las cosas”.15

2.2. La oratoria sagrada

Esta idea de la fugacidad de las cosas y de la existencia,
aceptada como expresión determinante de la forma de vida
barroca, se muestra con toda nitidez en la oratoria sagrada
que, sin lugar a dudas, es la expresión literaria y cultural
más numerosa, frondosa y frecuente del barroco.

La importancia de la oratoria sagrada en la cultura
barroca no radica exclusivamente en su cantidad,
considerable por cier to, cuanto que muestra,
independientemente de que se exprese verbalmente como
por escrito, un esfuerzo por darse a entender a un auditorio
heterogéneo, de ahí que pueda calificarse como una forma
intermedia entre la cultura popular y la refinada.

158



2.3 El mundo y la naturaleza en el Barroco

El mundo en el Barroco al ser obra de Dios es bueno,
condenar la obra de Dios es un pecado y una estupidez,
así Fray Jerónimo de Aldovera y Monsalve señala “Todos los
efectos de la naturaleza los ha hecho Dios con luz; porque esta
es la que trae alrededor el calor del sol y dando con ella vuelta el
gran planeta, como marido de la tierra, con haberla mirado, la
deja en las entrañas mil preñeces de plata y oro y otros minerales.
Esta es la que hace fértiles las aguas y deshelándolas con el calor
que trae en torno, las hincha de toda suerte de animales, enriquece
de perlas hasta dentro en las conchas de los peces. Esta es la que
tocando en los montes levanta de la tierra los vapores, de donde
reparte nieve y lluvia y las demás influencias a los sembrados.
Esta es la que trae sobre sus hombros los árboles, que después de
cargados de la escarcha de la noche, les desnuda la rama de la
helada, quebrando la corteza que los ciñe, hasta que, despedida
totalmente la cáscara, están para llevar las hojas y las flores.  Y,
finalmente, la luz es la capitana del mundo, que desplegando por
la mañana la bandera de sus resplandores, llama a todas las
criaturas a su oficio”.16

La visión de la naturaleza como buena, no solamente
se funda en la majestad natural, cuanto en la pequeñez de
las cosas, así Fray Pedro Núñez de Castro señala “De cualquier
manera que las obras de Dios se consideren, se hallará que son
acabadas y perfectas y con mil primores. La gusarapa del charco
más menuda, el caracolica que se cría entre las pizarras y yerbas
y que parece sobrado, el arbolillo que acullá nace entre las quiebras
de las peñas y riscos; todo eso tiene su cuenta y razón, todo tiene
entre sí su armonía y concierto y todo está dispuesto con el arte
mayor de la Providencia divina”.17

Por tanto, las apariencias de mal, en el sentido de
muerte o privación originadas en la naturaleza, no son
tales; si bien pueden ser dolorosas realidades, forman parte
de la economía de la salvación y, en consecuencia, deben
ser tomadas como pasajeras y caducas.  Este tema es tratado
con gran acentuación por Fray Lorenzo de Zamora “No fue
pequeño motivo a los antiguos filósofos para no sentir como es
razón de la divina Providencia, el ver tanta muchedumbre de
animales brutos que, conjurados contra el hombre, no solo no le
traen utilidad y provecho, pero le dañan y persiguen. Los lobos le
despedazan los ganados, los leones y los osos procuran destruirle,
los pardos, cuando, como dice San Basilio, no pueden satisfacer
en él su saña, en su imagen se vengan haciéndola pedazos; los
basiliscos, dice nuestro Padre San Bernardo, en la vista tienen su
ponzoña y con ella le matan, las víboras, las cerastes, las anfisbenas,
las áspides y otra muchedumbre de animales y brutos no parece
que sirve sino de ofenderle, los sapos, los escuerzos, los ratones y

otro golpe de semejantes musarañas, no les pareció que pudiesen
traer utilidad alguna. Pero consideraron mal, los que esto dijeron,
la sabiduría del que cría todas estas cosas y fuera más razón que
confesaran la pequeñez de la suya, que infamar la alteza de la
divina. Fueron estos, dice Rabí David, referido de Santo Tomás,
como los que sin saber el oficio, entran en la fragua del herrero,
que viendo las tenazas, el hisopo, la arena y otras mil baratijas
como estas, comienzan a reírse de ellas, canonizándolas por inútiles
y sin provecho y fuera más razón que, confesando la ignorancia
suya, preguntaran a quien mejor lo entiende el ministerio que
aquellos instrumentos en la oficina del herrero tienen, antes de
infamar la sabiduría y arte del que en su casa tiene aquellas
cosas”.18

2.4. La vida y el hombre en el Barroco

La expresión de la vanidad de la vida y la naturaleza
y destino del hombre se encuentran perfectamente
retratados en Fray Manuel de Guerra quien se pregunta:

“¿Que es el hombre?

Yo lo diré sin errar mucho; es un empréstito de la vida, una
deuda segura de la muerte, una pensión mortal, un tributo caduco,
inquieta arena, polvo altivo, ceniza hinchada, cieno arrogante,
tierra presuntuosa. Poco es esto. Es el hombre fábula de la
infelicidad, teatro de la fortuna, ejemplo de la flaqueza, imagen
de la inconstancia, espejo de la corrupción, breve despojo del
tiempo, esclavo de la muerte, cadáver animado, sepulcro movedizo,
frágil simulacro, túmulo locuaz, ataúd con voz, soñada sombra,
muerte viva.

¿Que es la vida?

Un curso inquieto, un movimiento continuo, un tropiezo de
noche y día, unos minutos robados, instantes no gozados y perdidos,
una sucesión de horas que nunca se goza, porque siempre se espera;
una alteración de deseos, unos átomos imperceptibles, un aliento
dudoso, un soplo incierto, una respiración que si corre es aire, si
calma es muerte. Poco es esto”.19

Las imágenes con las que el barroco representa el
hombre y la vida son las de la nada y la muerte. En ese
sentido, el mal no es la muerte o los tormentos de la vida,
el mal es creer que esa ilusión, esas vanidades son ciertas
y no mera ilusión pasajera.

Esta visión moralizante del mal, no condena el mundo
como tal, al mundo como naturaleza, ni al hombre como
parte del mismo, cuanto la creencia en que ese mundo es
eterno y que es la única realidad posible.

159



2.5. El mundo y la naturaleza en el antibarroco

El antibarroco planteado como la reacción antiespañola,
anticatólica y antirenacentista tuvo como valedores a los
franceses en el siglo XVII y a partir de la segunda mitad
del siglo XVIII al XX a los angloparlantes. El antibarroco
como visión del mundo amparada en una supuesta adopción
del cánon clásico greco romano, se funda paradójicamente
en concebir al mundo y a la naturaleza por si y en si como
malos o corruptos, de ahí que se ejemplifique el mal con
todo lo externo o distinto a su peculiar forma de conciencia.

2.6 Los peregrinos en el monte20

El pensamiento de los padres fundadores de lo que
actualmente es Estados Unidos de América presenta, sin
duda, la posición más extrema de rechazo a lo que ellos
hipostasian como el mal, es decir a toda otra forma de vida
distinta a la suya, la cual es considerada como la única
“buena”, ”pura” y “racional”; vida de peregrinos en un
mundo que los persigue en todas las formas posibles.

El “Viejo Dominio”, la primera colonia inglesa en
América, se originó en las incursiones ilegales y piráticas
de W. Raleigh al continente y en las de las Compañías de
Londres y de Plymouth, en las cuales y, a efectos de concretar
los privilegios comerciales concedidos por Isabel Tudor
(+1603), se abandonaba a grupos de “colonos”, es decir
aventureros, fugitivos y siervos, en tierras inhóspitas, que
luego se conocerían con el nombre de “Virginia”,  para
que con el producto de su comercio con los indios y de la
explotación de los recursos naturales del lugar, pudieran
pagar los costos de su transporte y los de su residencia y
“libertad”, muchas veces forzosa, en el Nuevo Mundo.
Como era de esperar, dicha “colonización” no prosperó,
tanto por la dispersión y falta de medios de las “compañías”
y de los “colonos”, como por la indiferencia o animadversión
de los indios, las condiciones del suelo y del clima de la
región y las medidas de control, cuando no de extinción
de la Corona española para que dicha “colonización” no
arraigase en el continente. El telón de fondo internacional
de dicha “colonización” venía dado por la guerra del Imperio
español con los rebeldes flamencos de las provincias del
norte que utilizaron los asaltos a las ciudades de las Indias
Occidentales y Orientales, la piratería y los asentamientos
ilegales como una estrategia de hostigamiento epidérmico
y marginal a la Corona española, acciones en las que eran
secundados por los ingleses.

A partir de 1607 y como consecuencia de la política
de distensión establecida por D. Felipe III (1598 - 1621),
dos años antes con las Provincias Unidas, se establecieron
los primeros asentamientos ingleses duraderos en el
continente, en las mismas tierras y con el mismo objeto y
pretensiones. El tratado de paz firmado en 1604 con Jacobo
I Estuardo aseguró la tolerancia de la Corona española con
dichos establecimientos que se consolidaron en poblados
minúsculos como Jamestown, denominada así en honor
de su protector el monarca inglés y en los cuales los pioneros
organizaron una estructura de trabajo, disciplina y oración,
dentro de las casi reformadas creencias de los ingleses de
aquellos tiempos. Las condiciones de vida de estos
colonizadores sujetos al pago de contribuciones a las
compañías y al rey inglés, eran precarias, tanto por las
condiciones arriba mencionadas, como por el ingreso de
otros competidores por esas tierras inhóspitas: los franceses
protestantes, los hugonotes, que se dirigieron a dichas
tierras para asentarse, luego de su fallido intento de hacerlo
en Brasil en 1556, bajo la dirección de Gaspar de Coligny
y más tarde en la Florida, colonia que fue exterminada por
la Corona española en 1562.

Otras condiciones que contribuyeron a la expansión
y consolidación de tales asentamientos fueron las guerras
intestinas, las persecuciones religiosas de todos los signos,
los desórdenes, la corrupción y despojo que empobreciendo
a no pocos en Inglaterra en particular y en las islas británicas
en general, propiciaron la huída de gentes de las más
diversas condiciones hacia América bajo el título de
“disidentes”; de ahí que en 1620, los denominados “Padres
Peregrinos”, fueran refugiados ingleses en las Provincias
Unidas que obtuvieron de las Compañías “concesiones”
en Virginia y que embarcados, junto con aventureros,
desposeídos y fugitivos de toda laya en el “Flor de Mayo”
terminaron por arribar a tierras que denominaron bajo el
nombre de Plymouth, en honor a la compañía que no
podía concederles las mismas. Durante la travesía estos
fugitivos, en una interpretación libérrima de las condiciones
de colonización impuestas por las compañías, así como de
los privilegios otorgados a estas por el monarca inglés,
establecieron un “Contrato” (convenant) creando una
sociedad que bajo el título de “bíblica”, imponía condiciones
de vida y gobierno en el futuro asentamiento. Este
documento, uno de los primeros, si no el primero, escrito
por colonos de lengua inglesa, enfatiza dos conceptos que
por su reiteración, no cabe duda legitimaban la conducta
e instituciones de los “colonizadores”: la huida de la “tiranía”
y de las persecuciones y la de ser un grupo de elegidos, de
“ hombres puros”.

160



2.7. La visión puritana anglosajona del mundo, la
      naturaleza y el hombre

Jhon Winthrop, el responsable de la “plantación”de
Plymouth y capitán del “Flor de Mayo” describe las
necesidades de los “peregrinos” ante los socios de la
compañía colonizadora de acuerdo a lo siguiente:

“Considerad las dificultades de los asentamientos, como Dios
mismo lo haría cuando transplantó Israel en Canaán y se
vio obligado a alimentarlo y a vestirlo mediante milagros”21

¿ Cuales eran esas dificultades?

El mismo Winthrop las explica indicando en su Diario
que el demonio “perturba nuestra paz mediante instrumentos
que surgen uno detrás de otro”22 tales como el mal clima, las
incursiones de los indios, enfermedades y pestes de todo
tipo.23

Cotton Mather, intelectual puritano y profesor de la
Universidad de Harvard, señala “Nosotros no sabemos como
o cuando los indios empezaron a habitar todo este continente,
pero creemos que probablemente el demonio indujo a estos miserables
salvajes a creer que el Evangelio de Jesucristo nunca llegaría a
destruir o perturbar su absoluto poder sobre ellos”.24  Jonathan
Edwards, tiempo después apunta “es indiscutible que el demonio
gozó de forma inalterada de su dominio sobre los pobres indios
por mucho tiempo”.25

Para Mather el medio natural en el que se asentaron
los peregrinos era “terrible” y lo que el llamo las “oscuras
regiones de América” proveían al demonio de un refugio
eficaz.26 Las incursiones de los indios, eran en realidad,
ataques de Satanás “con demonios en figura de indios armados”27

y lo que el denominó “la historia de la Prodigiosa Guerra hecha
por los espíritus del mundo invisible contra el pueblo de Nueva
Inglaterra en el año de 1692”28 solo pudo concretarse porque
el jefe de los indios “Sagamores era bien conocido de acuerdo
a lo relatado por nuestros cautivos, por rodearse de horribles
hechiceros e infernales conjuradores que conversaban con los
demonios”.29

La identificación de la naturaleza como refugio del
mal y de los indios como instrumentos de Satanás, en
oposición a los peregrinos puritanos, en lucha contra un
mundo hostil y persecutor, ha marcado la conciencia y la
práctica política y social de Estados Unidos de América

desde sus orígenes; de ahí que la defensa del otro como
distinto y la práctica de los derechos civiles en ese país,
solamente se hayan consolidado luego del exterminio y
reclusión de los indios y de la segregación de los negros.

La convivencia con el otro, con el no anglosajón en
Estados Unidos de América, se encuentra sostenida por
el aparato jurídico y político, pero no es, en modo alguno,
una práctica social indiscutible que sea aceptada
vivencialmente como expresión de la diversidad cultural
y, por tanto, considerada como parte de la variedad humana
y cultural del mundo.

EPÍLOGO: LA CATALIZACIÓN DEL MAL COMO
NEGACIÓN DE LA DIVERSIDAD CULTURAL

3.1. La práctica del mal

En el barroco la justificación teórica de la práctica del
mal, se imputa a Maquiavelo, el que recomienda “Toda
ciudad, todo Estado, debe suponer enemigos suyos a todos aquellos
que pudieran esperar tener suficiente poder para ocuparlo y de
los cuales no pudieran defenderse por sí mismos. Nunca hubo
señor o república sabios que desearan tener su Estado a la
discreción de otros y que teniéndolos, creyeran haberlo asegurado”.30

En ese sentido, la negación de la ética política, para
mantener la primacía del poder público o mejor, considerar
que la práctica de la ética política es solamente una forma
mas de la astucia política, es una de las recomendaciones
que se encuentran reiteradamente en Maquiavelo, quien
dice “Debe, pues, tener un príncipe gran cuidado de que no salga
jamás de su boca cosa alguna que no esté llena de las cinco
cualidades arriba mencionadas (piadoso, fiel, humano, íntegro,
religioso) y de parecer al verlo y al oírlo, todo piedad, todo fidelidad,
todo integridad, todo religión”,31 por tanto, en la práctica política
lo que cuenta son los resultados, independientemente de
cómo se justifiquen antes, durante o después de obtenidos
los mismos. Esta supuesta “amoralidad”de la política, es la
que hizo que la doctrina y la persona de Maquiavelo se
identificara con la práctica del mal, en el sentido moral del
mismo, es decir el de saber que algo es malo individual o
socialmente y sin embargo practicarlo, porque es conveniente.
Tal fue el caso de Fernando de Aragón, Fernando el Católico,
que fue mencionado por Maquiavelo como el modelo por
excelencia del Príncipe nuevo.

161



3.2. Maquiavelismo y antimaquiavelismo

En la política italiana, fragmentada y anárquica de los
siglos XIV a XVI, que moldeará la política renacentista y
barroca europea, Maquiavelo es quien al concebir el modelo
del Príncipe nuevo, que restablecerá un orden fundado en
la fortuna y la astucia, señala una ruptura frecuentemente
mencionada entre la práctica política y la ética social e
individual.  Sin embargo, la ruptura entre el orden de la
ley y de los principios que deberían inspirarla y la práctica
política, cuya prioridad es el mantenimiento de la primacía
del poder público, se presenta en todas las épocas. La
varianza está en la respuesta a dicha situación, respuesta
que depende fundamentalmente de condiciones
económicas, sociales y culturales imbricadas unas en otras
y que impiden o limitan la posibilidad de salidas “legales”
o “racionales”. En todo caso lo que importa y es menester
volver a repetirlo, es el mantenimiento de la primacía del
poder público.

Sin embargo, la crítica a Maquiavelo y al maquiavelismo
ha ido más allá, al considerar que la supuesta “amoralidad”
de la política es mala por sí misma. Esta crítica se funda
en un concepto del mal en el cual éste es hipostasiado
como algo metafísico y trascendente, por tanto existen
cosas malas en sí y por sí y no solamente en función de
una evaluación individual o social de los actos respecto a
un daño real o supuesto.

Bajo ese concepto, si la política depende de valores
trascendentes y no instrumentales, por ejemplo, en nuestro
caso, los derechos de las personas, la democracia, etc y su
quebrantamiento es malo por esencia y no algo evaluable
éticamente en las condiciones materiales y personales en las
que se presente dicho quebrantamiento o mantenimiento,
nos encontraremos ante situaciones que condujeron en el
barroco a la política de la razón de Estado, que es precisamente
la de los críticos de Maquiavelo.

Un ejemplo barroco sobre la primacía del bien común
por sobre la ética individual o social, es del antimaquiavelista
castellano Pedro de Rivadeneyra quien dice “el verdadero
Rey está sujeto a las leyes de Dios y de la naturaleza; el tirano
no tiene otra ley que su voluntad”32 que existen dos razones
de Estado “una falsa y aparente, otra sólida y verdadera, una
engañosa y diabólica, otra cierta y divina, una enseñada por los
políticos, (...) otra enseñada de Dios que estriba en el mismo
Dios”.33 Las consecuencias de esta defensa “ética” del bien
común son las siguientes, en palabras del mismo autor: “en
las divinas letras, manda Dios que muera el que no quiera obedecer
al sacerdote y llama a los herejes lobos y ladrones y cáncer, de lo
cual sacan los santos que se han de matar como lobos para que
no perezcan las ovejas y ahorcarse como ladrones, para que no
roben las almas y cortarse como un cáncer para que no cundan
ni inf iccionen las partes sanas de la república”.34

La razón de Estado hace primar un concepto como el
“bien común”, tal en el Estado absoluto, “la justicia”, en
la Democracia participativa, “la igualdad” en el Régimen
socialista, o bien actualmente “el libre mercado”, “los
derechos humanos” “la participación comunitaria”, etc.,
por encima de cualquier consideración ética individual o
social, ya que su validez no dependería de circunstancias
históricas individuales o sociales, cuanto de constituir por
sí misma una verdad trascendente, lo que vale decir, eterna
e inmutable. Cuando se adopta esta posición, es decir la
defensa del bien común, la justicia, la igualdad, el libre
mercado, los derechos humanos, la participación
comunitaria, etc. como categorías eternas e inmutables,
entonces el mal se identifica con todo aquello que real o
supuestamente implica la negación, limitación o
quebrantamiento de lo que se identifica como bueno en
si y por si. Como es lógico, dicha situación conduce a la
negación de la diversidad cultural, a la intolerancia y a la
guerra.

162



NOTAS

1 Boliviano, Licenciado en Derecho por la Universidad de Deusto,
País Vasco.

2 Berrueco en Diccionario de la Lengua Castellana en que se explica el
verdadero sentido de las voces, su naturaleza y calidad, en las phrases
o modos de hablar, los proverbios o refranes, y otras cosas convenientes
al uso de la lengua. Dedicado al Rey Nuestro Señor D. Phelipe V
(que Dios guarde) a cuyas reales expensas se hace esta Obra.
Compuesto por la Real Academia Española. Tomo Primero que
contiene las letras AB Con privilegio. En Madrid: En la Imprenta
de la Real Academia Española: Por los Herederos de Francisco del
Hierro. Año de 1726.

3 Berrueco en Diccionario de la Lengua Castellana 1726.
4 Berrueco en Diccionario de la Lengua Castellana 1726.
5 Barroco en Diccionario de la Lengua Española. Tomo Primero que

contiene las letras A G Real Academia Española, Vigésima Primera
Edición. Madrid 1992.

6 Barroco en Diccionario de la Lengua Española.1992.
7 Barroco en Diccionario de la Lengua Española.1992.
8 Anti en Diccionario de la Lengua Española.1992.
9 Vanidad en Diccionario de la Lengua Castellana en que se explica el

verdadero sentido de las voces, su naturaleza y calidad, en las phrases
o modos de hablar, los proverbios o refranes, y otras cosas convenientes
al uso de la lengua. Dedicado al Rey Nuestro Señor D. Phelipe V
(que Dios guarde) a cuyas reales expensas se hace esta Obra.
Compuesto por la Real Academia Española. Tomo Quinto que
contiene las letras OPQR. Con privilegio. En Madrid: En la Imprenta
de la Real Academia Española: Por los Herederos de Francisco del
Hierro. Año de 1737.

10 Vanidad en Diccionario de la Lengua Castellana. 1737.
11 Vanidad en Diccionario de la Lengua Castellana. 1737.
12 Vanidad en Diccionario de la Lengua Castellana. 1737.
13 Vanidad en Diccionario de la Lengua Castellana. 1737.
14 Vanidad en Diccionario de la Lengua Castellana. 1737.
15 Vanidad en Diccionario de la Lengua Castellana. 1737.
16 en Discursos en las Fiestas de los Santos por el P.M. Fr. Jerónimo de

Aldovera y Monsalve, agustino, catedrático de Vísperas, jubilado en
la Universidad de Zaragoza. Tomo I Zaragoza 1625.

17 en Santoral Seráfico de las festividades y santos que se celebran en la seráfica
religión de Nuestro Padre S. Francisco. Con un tratado apologético de
la impresión misteriosa de las llagas. Dirigido a nuestro reverendísimo
padre Fray Antonio de Trejo, Vicario General de toda la Orden de
nuestro padre San Francisco.  Compuesto por el Padre Fray Pedro
Núñez de Castro, Guardián del convento de San Francisco de
Ríoseco, de la S. Provincia de la Concepción. Año 1618. Con

privilegio. Impreso en el convento de San Francisco de Ríoseco por
Francisco Fernández de Córdova.

18 En Monarquía Mística de la Iglesia, hecha de Hieroglíficos, sacados
de humanas y divinas letras. Compuesta por el P. Fray Lorenzo de
Zamora, natural de Ocaña, monje cisterciense, Lector de Escritura
en el Colegio de San Bernardo de Alcalá. Tomo I. Madrid 1604.

19 En Cuaresma Contínua. Oraciones evangélicas para todos los días,
que predicó y dejó escritas el MRP Fray Manuel de Guerra y Ribera.
Tomo II página 340. Madrid 1699.

20 Título tomado del sermón del Rev. Samuel Danforth “A Brief
Recognition of New England’s Errand into the Wilderness” de 11 de mayo
de 1670 en Miller Perry. Errand into the Wilderness.  Cambridge.
Harvard. U.P. 1956.

21 B. Shurtleff, Natahniel, ed. The Records of the Governor and
Company of the Massachussets Bay in New England. Boston. 1853.

22 Hall, David, Worlds of Wonder, Days of Judgment: Popular Religious
Belief en Early New England. Knopf. NY. 1989.

23 La enumeración tomada de Robert Fuller. Naming the Antichrist.
Oxford. UP. 1995.

24 En Magnalia Christi Americana; or the Ecclesiastical History of New
England, From its First Planting in the Year 1620, Unto the Year
of Our Lord 1698. Hartoford. 1820.

25 En A History of the Work of Redention. The Works of President
Edwards. London 1817, reprinted in NY by Burt Franklin 1968.

26 Fuller, Robert, Naming the Antichrist. Op.cit.
27 Slotkin, Richard, The Fatal Environment: the Myth of the Frontier

in the Age of Industrialization, 1800-1890. Middleton. CT. Wesleyan
UP 1985.

28 Slotkin, Richard, Op cit.

29 Slotkin, Richard, Op cit.
30 En. Tutte le Opere. Scritti Politici. M. Martelli Ed. Sansoni. Firenze.

1971.
31 “Debe, adunque, avere uno principe gran cura che con li escamai

di bocca una cosa che non sia piena delle soprascritte cinque qualita,
e paia, a vederlo eudirlo, tutto pietá, tutto fede, tutto integritá, tutto
religione” El Principe. XVIII. 20. De que modo los principes deben
guardar sus promesas. De Principatibus. Ed. Bilingue. Editora Trillas.
México 1993.

32 En Tratado de la religión y virtudes que ha de tener el príncipe cristiano,
contra Nicolás Maquiavelo y políticos de este tiempo enseñan.
Antología. Ed. Pedro Muñoz. Madrid 1947.

33 Ribadeneyra, Pedro de, Id.
34 Ribadeneyra, Pedro de, Ibid.

163









INTRODUCCIÓN

l siglo XVII en España es el siglo del Barroco
que poco a poco fue llegando a tierras
americanas donde tomó carta de ciudadanía.
Aquí el Barroco está planteado como algo

más que una categoría artística; representa, como bien dice
Rodríguez Casado, una manera peculiar de entender la
vida y “abarca la total actividad: lo político, lo científico,
lo social”.1 Esta manera de entender la vida crea un estilo
lleno de contrastes; así, por ejemplo, el claroscuro se
manifiesta tanto en la pintura tenebrista como en la
arquitectura que busca la alternancia de luces y sombras;
la vida, oficial o privada, se presenta como una extraña
muestra de espiritualidad y sensualidad.

El Barroco hace vivir al hombre en el mundo, en medio
del mundo, vivirlo intensamente. En este “vivir en el
mundo” España crea un argumento político que le va a ser
de gran utilidad: la fe católica es un instrumento esencial
que hay que defender, pero no solamente como verdad
religiosa, sino para salvaguardar incontaminada la misma
sociedad en que se vive. Al vivir el hombre en medio del
mundo aprende que el ambiente influye poderosamente
en su comportamiento. Es por eso que el hombre del
Barroco –tanto en España como en América– piensa que
el ambiente formativo no es sólo importante sino que debe
estar puro de heterodoxia. Tal vez sea por eso que se trajo
a América una legislación tan minuciosa, tan detallista y
también escrupulosa con el emigrante, y, por lo mismo,
impide o trata de impedir la convivencia desmoralizadora
del español y del indígena.2 Asimismo, esta debió ser la
causa última por la que los religiosos de la Compañía de

Jesús consiguieron de la Corona “exclusividad” en los
territorios donde establecerán sus misiones, para
mantenerlos “incontaminados” de toda posible relación
con el resto de la población colonial.

Los protagonistas hispanos del proceso evangelizador
de Chiquitos nacen y se forman en la segunda mitad del
siglo XVII. Aunque es una época en la que se ha empezado
a hacer patente la decadencia político-administrativa de
España, seguirán las manifestaciones del Barroco, del
esplendor barroco, incluso hasta entrado el siglo XVIII.
Estos protagonistas, hombres de su época, viven en medio
del mundo y lo viven intensamente; el barroquismo de
estos hombres se plasma en una intensa vida espiritual que
va de la mano de una búsqueda sostenida de una cada vez
mayor y mejor formación para conseguir los objetivos y un
deseo de servicio a la labor apostólica que va más allá de
la simple vocación.

Uno de los protagonistas más importantes del proceso
evangelizador es el padre José de Arce, fundador de las
misiones de Chiquitos.

JOSÉ DE ARCE, EL CANARIO

José Francisco de Arce y Rojas nació en Santa Cruz
de la Palma (Canarias) el 8 de noviembre de 1651 en una
casa que su padre, el sargento y regidor José de Arce y Rojas
había recibido en propiedad de su suegro Juan González
de Lima. Esta casa se conserva actualmente, y aunque su
fachada ha sufrido modificaciones “realmente lo de mayor

167



168

interés es la ventana que se sitúa en el eje de la puerta
(colocada a la izquierda de la casa), el vano es adintelado,
teniendo a sus lados dos estrechas y largas pilastras cajeadas
que rematan en la cornisa, recogidas en su parte inferior
por una repisa con moldura que recuerda un capitel jónico”.3

Dadas las características de la casa se puede concluir que
se trataba de una familia acomodada formada por José de
Arce y Rojas, procedente de Angra (Azores) y María González
Lima, de Santa Cruz de la Palma.4

José de Arce hizo sus estudios básicos en su ciudad
natal. Llegado el momento, pasó a Sevilla a estudiar leyes
en el Colegio de San Hermenegildo. Pero antes de terminar
estos estudios académicos, decidió entrar en la Compañía
de Jesús. Con el objeto de seguir los estudios eclesiásticos
se trasladó a Valladolid e ingresó al Colegio de San
Ambrosio, donde destacó “por su oratoria fácil y altos
valores humanos”.5

En plena mentalidad barroca y estamental, la Compañía
de Jesús, que tan amplio campo apostólico desarrollaba,
sin embargo va a concentrar gran parte de sus esfuerzos
educativos en el mundo aristocrático. En consecuencia, en
una justa retribución, segundones de grandes familias,
nobles de la mayor alcurnia y caballeros hijosdalgos nutrirán
sus filas, prestando a los jesuitas un carácter indeleble. El
joven Arce engrosa las filas de los hijos de Loyola, pero
antes de terminar los estudios filosóficos decidió convertirse
en misionero e hizo la solicitud correspondiente para
trasladarse al Paraguay, licencia que le fue concedida en
1672. “En la Compañía de Jesús los candidatos al ministerio
misionero en las Indias, tanto occidentales como orientales,
debían escribir una carta de solicitud al Prepósito General,
el único que poseía la facultad para elegir o enviar misioneros
a ultramar. En el caso de España los religiosos podían
escribir directamente a los Provinciales, quienes gozaban
de la facultad de selección y nombramiento oficial de las
expediciones, sin perjuicio de las atribuciones propias del
Prepósito General”.6 Un año más tarde embarcaba una
numerosa expedición formada por 30 misioneros (siete
sacerdotes y 23 estudiantes) y tres hermanos coadjutores,
que estaban encabezados por los P.P. Diego Altamirano y
Simón Méndez. José de Arce estaba entre los estudiantes;
tenía 22 años y como dice la reseña del embarque, era
“blanco, de pelo castaño, un lunar en el carrillo derecho”.7

La expedición embarcó en Sevilla el 15 de diciembre
de 1673 y llegó a Buenos Aires el 15 de marzo de 1674 y el
joven Arce se dirigió a Córdoba. Habiendo terminado en
Valladolid los estudios de filosofía, la teología que le faltaba
la cursó en Córdoba; asimismo, estudió lenguas y culturas
indígenas, que serán de vital importancia para su formación.

Permaneció en esta ciudad de 1674 a 1689. Son 15 años
oscuros “donde es difícil encontrar noticias suyas reflejadas
en la documentación jesuítica de la época. La tal cosa radica
en que no realizó cosa alguna de tipo extraordinario digna
de figurar en los anales de su provincia, o que sirviera de
reclamo, como después lo será... De esta etapa oscura nos
dice Francisco Javier Charlevolix que habiendo reconocido
en él su Provincial ‘un talento especial para el púlpito, lo
destinó a la predicación, a pesar de sus ruegos y solicitudes
de ser empleado en las más penosas misiones’. También
sabemos que en Córdoba ejerció la docencia. Las Cartas
Anuas de 1689-1690 al pergueñarnos la figura del futuro
fundador de la misión chiquitana lo hace con estas breves
palabras: ‘El tercero fue José de Arce, sujeto de mucha
actividad, virtud y letras, maestro que fue de Filosofía de
un curso de Provincia que se leyó en este Colegio a cuyo
cargo está la universidad de todas estas provincias’”.8 Se
trata, por tanto de 15 años oscuros en cuanto a falta de
información, pero resultan fundamentales para terminar
de moldear la personalidad de este joven misionero (“talento
especial para el púlpito”, deseoso “de ser empleado en las
más penosas misiones”, “sujeto de mucha actividad, virtud
y letras”) y ponerlo en contacto con la realidad americana,
pero sobre todo
–como bien dice Tormo Sanz–“allí también debió aprender
los rudimentos de una nueva teología que no conocieron
ni San Agustín ni Santo Tomás: las lenguas indígenas y sus
culturas, sin cuyos conocimientos no era posible trasmitir
a los indios las verdades reveladas”.9

PRODUCCIÓN BIBLIOGRÁFICA

Fundamentalmente hombre de acción, ha dejado
algunas obras que reflejan su gran celo apostólico, y ese
“vivir en medio del mundo” del Barroco. Se tiene noticia
de un Vocabulario de la lengua chiquita y una Doctrina
cristiana en lengua chiquita. Ambas obras circularon por
las misiones en forma manuscrita y debieron ser de las
primeras –tal vez las primeras– escritas en esa lengua.
Tomichá sugiere que el P. Arce tuvo contacto con la lengua
chiquita antes de llegar por primera vez a Santa Cruz de
la Sierra, a través de un indio chiriguano. Esto refuerza la
hipótesis de que estas dos obras de Arce –tanto el vocabulario
como el catecismo– precedieran en el tiempo a las redactadas
por los P.P. Felipe Suárez y Francisco de Herbás.10 De
acuerdo a Constancio Eguía, citado por Tormo Sanz11 la
Relación historial de los indios chiquitos fue escrita por
el P. Juan Patricio Fernández sobre la base de unos apuntes



169

dejados por el P. Arce. Finalmente, escribió una Breve
relación del viaje que hicieron por el río Paraguay arriba
cinco padres y un hermano el año de 1703 por orden de
nuestro Padre General.12    

FUNDACIÓN DE CHIQUITOS

Terminada su formación religiosa y misionera, el P.
Arce solicitó ir a tierra de misión. Fue destinado a tierra
de patagones, pero solicitó un cambio de destino: prefirió
un territorio de la Audiencia de Charcas en la que habitan
los indómitos chiriguanos que estaban constantemente
hostigando las fundaciones hispanas. Junto a los P.P. Tomás
de Domvidas, Antonio Ibáñez, Juan Bautista Zea y Francisco
Bazán intervino en la fundación del Colegio de Tarija, que
se encargaría de los indios chiriguanos. Entre 1689 y 1690
inició su trabajo entre estos indios, lo que supuso ponerlo
en contacto con la Gobernación de Santa Cruz de la Sierra,
a cuyo distrito pertenecía el territorio en el que habitaba
esta etnia.13 Mientras tanto, el gobernador de Santa Cruz
de la Sierra, Agustín de Arce y de la Concha, con el objeto
de solucionar el problema de la provincia Chiquitos que
se había convertido en tierra para proveer de braceros a los
traficantes de mano de obra, recurrió a la Compañía de
Jesús. Pronto el P. Arce tomó conocimiento de este
ofrecimiento. “Cuando el Padre provincial Gregorio Orozco
visitó el Colegio de Tarija el P. Arce le habló el ofrecimiento
del gobernador. A pesar de la falta de misioneros que se
registraba en las misiones guaraníes, Orozco aceptó el
proyecto de los Arce, pero puso una condición: como el
territorio de los chiquitanos era demasiado apartado del
resto de la Provincia Paracuaria de la Compañía, debía
buscarse una vía de comunicación con las misiones
guaraníes. El Provincial prometió enviar gente al Paraguay
por vía fluvial y Arce recibió la orden de explorar el curso
alto del río Paraguay y de buscar un camino transitable, al
menos en época seca, hacia el río”.14

El P. Arce llegó a Santa Cruz de la Sierra en los últimos
meses de 1691. Su llegada causó alarma entre la población
cruceña, pues la entrada de los jesuitas en Chiquitos suponía
 el fin de un lucrativo negocio. “Es increíble –dice
Dobrizhoffer– cómo se empeñaron en perturbar las
reducciones comenzadas por el P. José de Arce y sus colegas
para los chiquitos y otras naciones, o al menos en impedir
su proceso en el temor de que escasearían los indios que
ellos pudieran cautivar y vender”.15 En el último tercio de
1691, tal como lo había planificado el Provincial Orozco,
se preparaban dos expediciones

–una desde Asunción del Paraguay y otra de Santa Cruz
de la Sierra– con el propósito de establecer una
comunicación fluvial entre Chiquitos y Paraguay. Fracasaron
en su objetivo, sin embargo significó el establecimiento de
los jesuitas en Chiquitos.

A pesar de las lluvias tempraneras y la oposición de
los cruceños, el 2 de septiembre de 1691 salía de Santa
Cruz de la Sierra acompañado del hermano Antonio de
Rivas y dos guías indígenas, presumiblemente chiriguanos.
Se adentraron hacia el noreste hasta ponerse en contacto
con el primer pueblo chiquitano, los piñoca. La llegada
de Arce fue por demás oportuna: los indios padecían los
azotes de una peste y encontraron cierto alivio en la presencia
del misionero y le pidieron  que se quedara entre ellos. El
P. Arce quiso ver este pedido como la voluntad manifiesta
de Dios para hacer una fundación: era el 31 de diciembre
de 1691. De esta forma, con la fundación de San Francisco
Xavier, el P. José de Arce daba inicio a las misiones de
Chiquitos, de las que sería su primer Superior de 1691 a
1693.

Pocos meses permaneció el fundador en San Francisco
Xavier. En abril de 1692 le dieron un nuevo destino:
Nuestra Señora de la Presentación de Guapay, una misión
de chiriguanos. El P. Arce dejó San Xavier en manos del
P. Diego Centeno, a quien encargó el traslado de la
reducción a un lugar más adecuado. Por otra parte, el P.
Juan Bautista de Zea fue nombrado como nuevo Superior
de Chiquitos.16

JOSÉ DE ARCE, EXPLORADOR

Cuando el Provincial Orozco aceptó que sus misioneros
se hicieran cargo de Chiquitos se comprometió encontrar
un camino para la comunicación de este territorio con el
Paraguay, pues las misiones de chiquitos dependían de esa
provincia. Para ello se organizaron varias expediciones
fluviales. La primera se realizó en 1691: el P. Pedro de
Lascamburu con cinco misioneros salieron de Asunción
del Paraguay para encontrarse con el P. Arce en Chiquitos.
La expedición fue un fracaso y tuvieron que regresar al
punto de partida. La segunda, encabezada por los P.P.
Francisco de Herbás y Miguel de Yegros, se realizó en 1702
con idéntico resultado. Un año más tarde se preparó una
nueva expedición de la que se conserva una interesante
relación escrita por el P. Arce, uno de sus protagonistas.
Estaba formada por los P.P. Bartolomé Ximénez, que había
sido nombrado Superior de Chiquitos, Juan Bautista de
Zea, Francisco de Herbás y Juan Bautista Neuman y el



170

hermano Silvestre González. Salieron de Asunción el 26
de junio de 1703 en cinco balsas y un “barquillo”. Para
darles apoyo, unos días más tarde zarpó una barca cargada
de comida al mando del P. José de Arce. La expedición
llegó hasta la altura de los Xarayes remontando el río
Paraguay, pero tuvieron que regresar al punto de partida
después de ocho meses sin cumplir su objetivo.17

De regreso al Paraguay no volvemos a tener noticias
del P. Arce hasta 1715, año en el que junto al P. Bartolomé
Blende forma parte de la sexta expedición chiquitana. Con
la experiencia de las cinco anteriores llegaron con cierta
facilidad hasta los Xarayes; en este punto la expedición se
dividió: mientras el P. Arce se dirigió tierra adentro hacia
Chiquitos, el P. Blende quedó en la laguna Mandioré.
Después de dos meses de travesía el P. Arce llegó a la
reducción de San Xavier y casi inmediatamente inició el
retorno a Mandioré, donde se encontró con la noticia que
el P. Blende había sido muerto por los payaguas. Poco
tiempo más tarde, en diciembre de 1715 el P. José de Arce
también moría a manos de estos mismos indios.18

EL P. JOSÉ DE ARCE Y EL BARROCO

La vida del P. José de Arce, el fundador, carece de
espectacularidad (como la de la mayoría de los misioneros

en tierras chiquitanas),  pues siempre mantuvo un perfil
muy bajo. Vivió intensamente su vocación misionera
practicando las virtudes propias de su estado, principalmente
la obediencia. Su vida, como la de una buena parte de los
hombres que decidieron trabajar en Chiquitos, puede ser
resumida en las acertadas palabras que usó para referirse
a él el P. Juan Patricio Fernández: “Era un religioso de gran
corazón y de igual celo”.

Los hombres que como el Padre Arce trabajaron en
Chiquitos eran hombres de su época, hombres del Barroco,
que viven el mundo intensamente. Hombres del Barroco
que, por una profunda y apasionada vocación, despejan de
sus vidas la parte oscura del claroscuro barroco. Hombres
del Barroco que enarbolan la bandera de la defensa de la
fe que se traduce en un trabajo intenso y creativo que se
materializa en la realización de la utopía chiquitana, uno
de los más interesantes experimentos que se dieron en
América. Hombres del Barroco que han recibido una sólida
formación humana y espiritual, y que usan todos los
instrumentos ortodoxos que ofrece el mundo, porque viven
en medio del mundo. Hombres del Barroco con una
tremenda inquietud interior que los lleva a buscar lo
“nuevo”, lo “nunca visto”; así, por ejemplo, a través del
arte en general y de la música en particular tratan de “tocar”
a Dios.

NOTAS

1 Rodriguez Casado, Vicente, Conversaciones de Historia de España.
Planeta. Barcelona, 1963. Tomo I, pg. 245.

2 Ibid. Pgs. 251-252.
3 Lopez García, Juan Sebastián, La arquitectura del renacimiento en el

archipiélago Canario. Instituto de Estudios Canarios. La Laguna,
1983. Pg. 113.

4 Perez García, Jaime, Fastos biográficos de Palma. Servicio de Publica-
ciones de la Caja General de Canarias. Santa Cruz de la Palma,
1985. Pgs. 28-29.

5 Perez García, Jaime, Fastos biográficos de La Palma II. Servicio de
Publicaciones de la Caja General de Ahorro de Canarias. Santa
Cruz de la Palma, 1990. Pgs. 22-23.

6 Tomichá Charupá, Roberto, La primera evangelización en las reducciones
de Chiquitos, Bolivia (1691-1767). Protagonistas y metodología misional.
Pontificia Universitas Gregoriana. Roma, 2000. Pg. 28.

7 Tormo Sanz, Leandro, El canario José Arce y los orígenes de las misiones
de Chiquitos. IV Coloquio de Historia Canario-Americana (1980).
Ediciones del Excelentísimo Cabildo Insular de Gran Canaria. 1982.
Tomo II, pg. 369.

8 Ibid. Pg. 376.
9 Ibid. Pgs. 375-376.

10 Tomichá Charupá, Roberto, Op.cit. Pg. 355.
11 Tormo Sanz, Leandro, Op. Cit. Pg. 377.
12 Archivo Romano S.I. Paracuaria, num. 12, fols. 4-11 En: Tormo

Sanz, Leandro, Op.cit. Pgs. 404-412.
13 Letras Anuas en que se trata de lo obrado en tiempo en que fue Provincial

de esta Provincia el P. Gregorio Orosco. 1689-1692. Archivo Romano
S.I. Paracuaria, num. 9, fols. 269-270.

En: Tormo Sanz, Leandro, Op.cit. pgs. 381-390.
14 Hoffmann, Werner, Las misiones jesuíticas entre los chiquitos. Fundación

para la Educación, al Ciencia y la Cultura. Buenos Aires, 1979. Pgs.
155-156.

15 Dobrizhoffer, Pedro, Historia de los abipones. Resistencia, 1967-70.
Tomo III, pg. 373.

16 Tomichá Charupá, Roberto, Op.cit. Pgs. 359-360.

17 Breve relación del viaje que hicieron por el río Paraguay arriba 5 padres y
un hermano en año 1703 por orden de nuestro Padre General. Archivo
Romano S.I. Paracuaria num. 12, fold. 4-11.

En: Tormo Sanz, Leandro, Op.cit. Pgs. 404-411.
18 Tomichá Charupá, Roberto, Op.cit. Pgs. 67-69.







ESTILO BARROCO DEL ARTE LATINOAMERICANO

lejo Carpentier nació en La Habana el
27 de diciembre de 1904 y murió en
París el 24 de abril de 1980. Ha sido uno
de los escritores de lengua española más

importantes del siglo XX porque renueva el estilo de la
narrativa de nuestra lengua. El sostiene en forma enfática,
que el estilo legítimo del novelista latinoamericano es el Barroco,
dando una nueva perspectiva a la narrativa en América
Latina.

“Si usted logra con pocas palabras, que yo tenga la
sensación de color, la densidad, el peso, el tamaño, la
textura, el aspecto del objeto, habrá usted cumplido la
máxima tarea, que incumbe, a todo escritor verdadero.  (...)
El objeto vive, se contempla, se deja sopesar. Pero la prosa
que le da vida y consistencia, peso y medida, es una prosa
barroca, forzosamente barroca, como toda prosa que ciñe
el detalle, lo menudea, lo colorea, lo destaca, para darle
relieve y definirlo (...) Nuestro arte siempre fue barroco:
desde la espléndida escultura precolombina y el de los
códices hasta la mejor novelística actual, pasándose por las
catedrales y monasterios coloniales de nuestro continente”.1

Carpentier retoma la concepción del Barroco como
constante histórica, del escritor español Eugenio D’Ors,
quien considera este estilo el idioma universal de la cultura,
un fenómeno que alcanza a todas las artes y épocas, un
estilo abierto hacia el futuro. D’Ors consigna veintidós
especies de barroco a lo largo de la historia, desde el estilo
precolombino hasta el oficinal, incluyendo el gótico, el
románico y el chino.2

“Obsérvese cuán barroca resulta, en la obra de Durero,
maestro de parquedad, la estampa del Rinoceronte. Es

porque el rinoceronte era, en su época, un animal nuevo,
forastero, salido de lo desconocido, perteneciente a una
heráldica de selvas ignotas, de paisajes inimaginables. Por
lo tanto, había que detallarlo, que mostrarlo, con todas
sus armaduras y costras, aún emparentado, vagamente, con
el Dragón de Tarasca de las mascaradas medioevales”.3

Carpentier interpreta el estilo realista del grado de
Durero como un modelo de barroquismo. Se concentra en
el afán detallista del maestro flamenco, se interesa solamente
por  el esfuerzo del artista flamenco por parecer un testigo
perfecto de su época, gracias a la capacidad que tiene el
artista de configurar mundos. América no ha sido aún
plasmada en palabras, es por ello obligación de los poetas
y novelistas latinoamericanos describir nuestro continente,
nombrar sus ríos y cordilleras, árboles y frutos, terremotos
y huaycos, barrios residenciales y barriadas, construcciones
precolombinas y modernas.

El artista cuando pinta en una tela la realidad no es
un testigo mudo. El es como el fotógrafo que selecciona
la realidad antes de apretar el botón de la cámara fotográfica.
Escogiendo un paisaje o una escena y no otra, el artista
hace una elección que lo compromete. Cuando retrata
“por retratar” sencillamente no cambia nada; pero cuando
retrata en forma crítica, trando de expresar a su futuro
espectador su posición política, habrá realizado una acción
que lleva al cambio.

Y llevando al extremo esta afirmación, Alejo Carpentier
sostiene que América Latina necesita del concurso de todos
sus artistas para fundarla y darle existencia, como una
segunda creación. Esta actitud facilitará el cambio hacia
ese futuro mejor que todos los latinoamericanos ansiamos.

173



EL BARROCO EN AMÉRICA HISPANA

Si bien es cierto que cuando los españoles conquistaron
América trajeron todos los estilos vigentes en el Viejo
Mundo, el Barroco se popularizó rápidamente y perduró
más que los otros estilos (lo situamos entre mediados del
siglo XVI y fines del XVIII). Este hecho se interpreta por
la connotación de arte nuevo, dinámico, espontáneo, libre,
amante de lo popular así como acogedor de formas “exóticas”
de este estilo artístico.

El hecho de que naciera en Europa como una reacción
del catolicismo ante la amenaza del protestantismo de
Lutero en el Concilio de Trento (1545) no explica la
popularidad del barroco en nuestro continente. Recordemos
que el Barroco americano se origina en el barroco español
y portugués. Estos estilos son mestizos porque incorporaron
a los componentes arquitectónicos del Renacimiento italiano
elementos mudéjares tales como adornos geométricos,
mosaicos y azulejos decorativos, reproducción de formas
de vida animal y vegetal, numerosas columnas pequeñas y
débiles, altas torres, arcos sobrealzados, peraltados u ojivales
en número copioso. La arquitectura barroca Americana
ostenta en consecuencia una “orgía” de formas
entremezcladas hábilmente si se considera que incorpora
los elementos de las culturas precolombinas, Inca, Maya y
Azteca a las europeas.

En la pintura barroca se reemplaza la forma
simétricamente equilibrada por la asimétrica. El Barroco
insiste en el movimiento, sugerido por la preeminencia de
la línea curva y espiral sobre las recta. Se crean marcados
contrastes de luz y sombra que dan movimiento y plasticidad
a escenas que son más bien teatrales.

En la escultura barroca rige el mismo concepto
dinámico y teatral de las formas: alternan superficies
cóncavas y convexas provocando el claroscuro. En América
éste además se obtiene con el mármol de colores y con los
efectos coloridos de las maderas preciosas.

En lo que se refiere a la música, hacia 1600
predominaba en Italia, cuna de los artísticos, la “canzon
da sonar” o “canción para tocar”. Esta venía a ser una
variante instrumental de los cantos profanos del alto
renacimiento, en que se llegaban a ejecutar simultáneamente
hasta dieciseis partes, por lo que se necesitaba del concurso
de una pequeña orquesta. La técnica instrumental
evolucionó por la perfección que adquirieron los fabricantes
de instrumentos dejando en la penumbra la polifonía
renacentista. Sobresalió el desarrollo alcanzado en el órgano
y el clavecín, cuyos máximos exponentes fueron Haendel
y Scarlatti. Las improvisaciones instrumentales sobre un

tema plasman la forma de la sonata, cuyo representante
fue Domenico Scarlatti.

Al final del siglo XVII, Corelli inventa el Concerto
Grosso empleando dos violines y un celo o una viola de
gamba como solista y el resto de la orquesta como relleno:
destacó en esta especie musical Vivaldi, quien compuso
un concierto grosso para diez solistas.

En el siglo XVIII, el Barroco Musical entra en su
última etapa. Se caracteriza por el desarrollo de la ópera
concierto, forma mixta de arte que gozó de gran popularidad
en ciudades como Venecia y Nápoles. La ópera de 1600
en Italia era puro drama, pero la de 1700 de AntonioVivaldi,
Alejandro Scarlatti y Jorge Federico Haendel fue una
metamorfosis. Combinó una fastuosa escenografía,
cantantes fabulosos con una representación dramática muy
mediocre y libretos flojos.

LAS CIUDADES LATINOAMERICANAS

Y volviendo a la noción de narrativa barroca de Alejo
Carpentier, un buen ejemplo lo constituyen las ciudades
latinoamericanas. Afirma el autor que es imperativo que
los novelistas latinoamericanos se aboquen a la difícil tarea
de describir sus ciudades y emplearlas como escenario de
sus novelas. Quizás sea más fácil escribir acerca de montañas
y llanos que sobre nuestras ciudades. Las ciudades
americanas no son bonitas ni feas, no tienen un buen ni
un mal estilo; se caracterizan por tener un tercer estilo, el
estilo de las cosas que no tienen estilo. Las ciudades
latinoamericanas presentan una amalgama de estilos
inimaginables: falso helénico, falso romano, falso
renacimiento, falso rococó, falso modern-style, falso art
nouveau, falso estilo del sur de los Estados Unidos.4 El
tercer estilo de nuestras ciudades se debe al afán de imitación
de los artistas americanos que encuentran que es mejor lo
que viene de afuera, sin valorar lo nuestro. Estos mezclan
todos estos estilos nacidos con otras vocaciones de una
manera abigarrada, obteniendo un mestizaje que es propio
de estas ciudades en forma de damero que sólo existen en
América. Y al mismo tiempo, los arquitectos
latinoamericanos se han visto obligados a adaptar esta
arquitectura extranjera a todos los fenómenos naturales
que aquejan nuestras tierras como los terremotos, huracanes
y huaycos (avalanchas), teniendo que construir catedrales
con techos más bajos que las europeas con nervaduras
góticas arcaizantes que son las únicas que resisten los
terremotos como en la Catedral de Lima.

174



LA OBRA DE CARPENTIER

Alejo Carpentier nació en La Habana en 1904. Su
padre era un francés de la Bretaña que emigró muy joven
a América, de ahí que nuestro autor tuviera una relación
privilegiada con Francia. Desde temprano se perfila su
vocación política: en 1922 firma un manifiesto en contra
el tirano cubano Machado que origina siete meses de
encarcelamiento. En 1928, aprovechando la estadía de
Robert Desnos en La Habana se embarca clandestinamente
y viaja a Francia donde integra el Grupo Minorista. En
1939 vuelve a Cuba para organizar una serie de emisiones
culturales en varias cadenas de radio. Vive en Caracas desde
1945 y trabaja como profesor de historia de la cultura en
la Escuela de Bellas Artes. Vuelve a Cuba en 1959, para
unirse a la Revolución de Fidel Castro y se compromete
con esta causa hasta su muerte en París el 24 de abril de
1980.

Su primera novela fue publicada en Madrid en 1933,
se titula Ecue Yamba O y trata sobre los ritos de la santería
cubana. En 1945 escribe Historia de la Música en Cuba donde
explica la evolución de la música en la isla de Cuba, cuna
de los estilos musicales más importantes desde el siglo XVI.
El Reino de este Mundo, cuenta entre otras la historia de la
revolución, Mackandal un héroe de la historia del Caribe,
que se convierte en pájaro cuando va a ser quemado vivo.
En el Prólogo a esta Novela, explica los lineamientos de la
narrativa latinoamericana asi como en un primer libro de
ensayos publicado en 1964 y titulado Tientos y Diferencias.

La novela Los Pasos Perdidos obtiene en Francia el premio
al mejor libro extranjero en 1956. El Acoso, El Siglo de las
Luces, La Guerra del Tiempo, El Recurso del Método, el Arpa
y la Sombra y la Consagración de la Primavera aparecen entre
su obra narrativa más importante. A ello se une el Concierto
Barroco, cuento largo publicado en 1974 donde explica su
teoría sobre El Barroco Latinoamericano, arte mestizo, que
revela la naturaleza de nuestro continente y que es el objeto
de la ponencia que estamos presentando.

LO BARROCO DE CONCIERTO BARROCO

Entremos en el relato de Alejo Carpentier quien
describe con fruición su visión del barroco creando una
cinestesia que sirve a su ideal estético.

Empecemos sin más dilaciones a analizar la narración
de Concierto Barroco :

“ ...abrid el concierto...
Salmo 81

De plata los delgados cuchillos, los finos tenedores;
de plata los platos donde un árbol de plata labrada en la
concavidad de sus platas recogía el jugo de los asados; de
plata los platos fruteros, de tres bandejas redondas,
coronadas por una granada de plata; de plata los jarros de
vino amartillados por los trabajadores de la plata; de plata
los platos pescaderos con su pargo de plata hinchado sobre
un entrelazamiento de algas; de plata los saleros, de plata
los cascanueces, de plata los cubiletes, de plata las cucharillas
con adorno de iniciales... Y todo esto se iba llevando
quedamente, acompasadamente, cuidando de que la plata
no topara con la plata, hacia las sordas penumbras de cajas
de madera, de huacales en espera, de cofres con fuertes
cerrojos, bajo la vigilancia del Amo que, de bata, sólo hacía
sonar la plata, de cuando en cuando, al orinar
magistralmente, con chorro certero, abundoso y percutiente,
en una bacinilla de plata, cuyo fondo se ornaba de un
malicioso ojo de plata, pronto cegado por una espuma que
de tanto reflejar la plata acababa par parecer plateada...“Aquí
lo que se queda –decía el Amo–. Y acá lo que se va” (...)
“Francisquillo, de cara atada, cual lío de ropas, por un
rebozo azul que al carrilo izquierdo le pegaba una hoja de
virtudes emolientes, pues el dolor de muelas se lo tenía
hinchado, remedando al Amo, y meando a compás del
meado del Amo, aunque no en bacinilla de plata sino en
tibor de barro, también andaba del patio a las arcadas, del
zaguán a los salones, coreando, como en oficio de iglesia:
“Aquí lo que se queda... Acá lo que se va”.5

Carpentier empieza el Concierto con una sinfonía de
objetos de plata que en huacales, cajas, cofres y petacas,
dormirán durante el viaje que se emprenderá de México
a España. El oro y la plata fueron el hechizo que atrajo a
oleadas de europeos desde que se descubriera América. Las
iglesias de gran renombre en el viejo continente se llenarían
de objetos de oro y plata del nuevo mundo.    

En la primera escena, hallamos a dos personajes que
están arreglando sus enseres porque se van de viaje. Ellos
son el Amo y su criado Francisquillo. El Amo es un español,
nacido en Medellín de Extremadura, que partió con sus
padres y abuelos a hacer fortuna en México. Alejado por
muchos años de su patria, desea volver a España a visitar
su tierra. Francisquillo es un indio criado suyo, gracias a
sus dotes para cantar cantatas y conciones de moda. Aquí
aparecen revisando lo que se llevan y lo que dejan. En una
escena muy divertida el señor orina en bacinilla de plata,
el doméstico en tibor de barro. Una persona de la

175



importancia del Amo tiene que viajar al continente de sus
antepasados con un indio que lo sirva como Francisquillo,
así la gente le dará la importancia que el Amo se merece.
Y Francisquillo que lo imita a pesar del dolor de muelas
que lo fulmina.

El Amo y Francisquillo parten del puerto de Veracruz
y emprenden viaje en barco hacia España. Se ven obligados
a acostar en Cuba, debido a que la carga estaba mal repartida,
pero sobretodo porque había una peste que asolaba La
Habana. Y llegan a una pequeña localidad donde empieza
Alejo Carpentier a describir la arquitectura americana.

“Se estaba en, esta Villa de Regla, cuya pobre realidad
de aldea rodeada de manglares acrecía, en el recuerdo, el
prestigio de la ciudad dejada atrás, que se alzaba, con el
relumbre de sus cúpulas, la suntuosa apostura de sus iglesias,
la vastedad de sus palacios –y las floralías de sus fachadas,
los pámpanos de sus altares, las joyas de sus custodias, la
policromía de sus lucernarias– como una fabulosa Jerusalén
de retablo mayor. Aquí, en cambio, eran calles angostas,
de capas bajas, cuyas ventanas, en vez de tener cancelas de
buen herraje, se abrían tras de varillas mal pintadas de
blanco, bajo tejados que, en Coyoacán, apenas si hubiesen
servido para cobijar gallineros o porquerizas. Todo estaba
como inmovilizado en un calor de tahona, oliente a cieno
y revolcadura de marrano, a berrenchines y estiércol de
establos, cuyo cotidiano bochorno venía a magnificar, en
añoranzas, la transparencia de las mañanas mexicanas, con
sus volcanes tan próximos, en la ilusión del mirar, que sus
cimas parecían situadas a media hora de marcha de quien
contemplara el esplendor de sus blancuras puestas sobre
los azules de inmensos vitrales. Y aquí habían venido a
parar, con cajas, baúles, fardos y guacales”.6

Nuestro autor empieza a describir el paisaje de lo
americano: Villa de Regla que es que de arquitectura
modesta, sirve a Alejo Carpentier para describir la ciudad
de Coyoacán (México) dejada atrás cuyos palacios suntuosos
repletos de objetos preciosos constituyen el tesoro barroco
de las ciudades americanas.

Para rematar los males, Francisquillo después de tres
días de fiebre deja este mundo. Y el Amo se ve triste, solo
y desamparado, como si un Amo sin Sirviente fuera un
Amo de verdad. Entonces se pone a buscar un nuevo
servidor, y le recomiendan a un sujeto llamado Filomeno,
muy aficionado a la música. El es un negro libre gracias a
la hazaña de su bisabuelo Salvador, quien arremetiera contra
un pirata protestante que tomó preso al Obispo. Tal hazaña

fue cantada por el famoso poeta Silvestre de Balboa en sus
versos titulados Espejo de Paciencia.

“Salvador que era, en su modo, una suerte de Aquiles,
pues donde no hay Troya presente se es, a proporción de
las cosas, Aquiles en Bayamo o Aquiles en Coyoacán, según
sean de notables los acontecimientos. Pero ahora,
atropellando remedos y onomatopeyas, canturreos altos y
bajos, palmadas, sacudimientos, y con golpes dados en
cajones, tinajas, bateas, pesebres, correr de varillas sobre
los horcones del patio, exclamaciones y taconeos, trata
Filomeno de revivir el bullicio de las músicas oídas durante
la fiesta memorable, que acaso duró dos días con sus noches,
y cuyos instrumentos enumeró el poeta Balboa en
filarmónico recuento: flautas, zampoñas y “ rabeles ciento”
(“ripio de rimador falto de consonante –piensa el viajero–,
pues nadie ha sabido nunca de sinfonías de cien rabeles,
ni siquiera en la corte del Rey Felipe, tan aficionada a la
música, según se dice, que nunca viajaba sin llevar consigo
un órgano de palo que, en descansos, tañía el ciego Antonio
de Cabezón” ), clarincillos, adufes, panderos, panderetas
y atabales, y hasta unas tipinaguas, de las que hacen los
indios con calabazas –porque, en aquel universal concierto
se mezclaron músicos de Castilla y de Canarias, criollos y
mestizos, naboríes y negros–. “¿Blancos y pardos confundidos
en semejante jolgorio? –se pregunta el viajero– ¡Imposible
armonía! ¡Nunca se hubiese visto semejante disparate! pues
mal pueden amaridarse las viejas y nobles melodías del
romance, las sutiles mudanzas y diferencias de los buenos
maestros, con la bárbara algarabía que arman los negros,
cuando se hacen de sonajas, marugas y tambores! ¡Infernal
cencerrada resultaría aquélla y gran embustero me parece
que sería el tal Balboa!”

Filomeno, con su arte muy personal, trata de seducir
a su futuro amo, reviviendo la música de aquella fiesta.
Echa mano de cuanto objeto percutivo tiene a la mano y
con sus dedos halla el medio de producir sonidos
inesperados, discretos o violentos, tajantes o sordos, suaves
o crueles. La madera, el metal, el barro cocido, la piel
reseca, la quijada de burro... todo le brinda una inagotable
gama de timbres sabrosos de los cuales extrae una verdadera
orquestación de ruidos.

Asimismo piensa el Amo que quién mejor que
Filomeno para acompañarlo a Europa, buena compañía y
buena música. Sin embargo, queda el Amo muy incrédulo
sobre la posibilidad de casar la música noble del viejo
continente con la música bárbara de los negros.

176



“Nieto de gente nacida en algún lugar situado entre
Colmenar de Oreja y Villamanrique del Tajo y que, por lo
mismo, habían contado maravillas de los lugares dejados
atrás, imaginábase el Amo que Madrid era otra cosa. Triste,
deslucida y pobre le parecía esa ciudad, después de haber
crecido entre las platas y tezontles de México. Fuera de la
Plaza Mayor, todo era, aquí, angosto, mugriento y esmirriado,
cuando se pensaba en la anchura y el adorno de las calles
de allá, con sus portadas de azulejos y balcones llevados en
alas de querubines, entre cornucopias que sacaban frutas
de la piedra y letras enlazadas por pámpanos y yedras que,
en muestras de fina pintura, pregonaban los méritos de las
joyerías. (...) De cocina no podía hablarse: ante las albóndigas
presentes, la monotonía de las merluzas, evocaba el mexicano
la sutileza de los peces guachinangos y las pompas del
guajolote vestido de salsas obscuras, con aroma de chocolate
y calores de mil pimientas; ante las berzas de cada día, la
alubias desabridas, el garbanzo y la col, cantaba el negro
los méritos del aguacate pescuezudo y tierno, de los bulbos
de malanga que, rociados de vinagre, perejil y ajo, venían
a las mesas de su país escoltados por cangrejos cuyas bocas
de carnes leonadas tenían más sustancia que los solomos
de estas tierras”.7

El Amo no termina de encontrar sorpresas. El que
pensaba que la ciudad de Madrid, su arquitectura, su cocina
superaban largamente todo lo americano, se encuentra con
todo lo contrario. Todo es triste, pobre y deslucido en
comparación con México. La ciudad es pobre, oscura y sin
gracia, todo lo contado por sus antepasados es pura mentira.
De cocina no se puede ni hablar, porque al lado de la
lujuriosa comida que el Amo tenía en su mesa en Coyacán
(antigua Ciudad de México), aquí es desabrida y monótona.
Sus parientes lo habían engañado y decide no quedarse un
día más y más bien ir a la ciudad de Venecia, donde el
carnaval va a comenzar y promete ser de lo más entretenido.
El Amo convence a Filomeno y parten a Barcelona, para
luego embarcarse a Venecia.

Llegan a Venecia y asisten a los esponsales de la ciudad
con el mar. El Duque, aparece en una góndola gigante
llamada el bucentauro (porque tiene cuerpo de centauro,
cabeza de toro y un cuerno en la frente), y al pasar frente
al Lido, escoge una de sus sortijas y la arroja al mar diciendo
: “Te desposo, mar, como signo de soberanía positiva y
perpetua”. Y empieza el carnaval, donde aparecen una
multitud de gente enmascarada, con matracas y pitos, que
se libran a decir cuanta obcenidad y malos pensamientos
han guardado en el alma. Es el trastrocamiento de las

apariencias: las damas se vuelven sirvientas, y los lujuriosos
hacen proposiciones que no siempre caen en el vacío.

El Amo se disfraza de Mexicano, con un disfraz que
simula los atuendos de Moctezuma; Filomeno sale al
Carnaval tal cual, porque descubre que su color ya es una
máscara y no necesita cambiar de apariencia. Y cansados
de tanto andar y de tanto ruido van a descansar a la Bottega
di Caffé. Allá encuentran en una mesa del fondo a un fraile
pelirrojo que tampoco llevaba disfraz, porque como había
nacido con esa careta no necesitaba otra.

El fraile le pregunta al Amo si es Inca y éste se lanza
a contarle toda la historia de México y la conquista de
Hernán Cortés. El pelirrojo comenta que eso serviría de
argumento a una espléndida ópera con estupendos
escenarios, incendios y terremotos, obra de sus maquinistas.

Luego se acercaron a la mesa dos amigos del fraile, un
ocurrente sajón y un joven napolitano. El sajón se quejaba
de haber sido meado por un mamarracho con cencerro y
el napolitano mostraba un fino rostro parecido a Yugurta.
El sajón se quejaba que la gente concurría a la ópera en
Venecia para conversar, comer y hasta fornicar. En cambio
allá en Inglaterra parecía que estaban oyendo misa. Y así
seguía la conversación hasta que el fraile y sus amigos
decidieron ir seguidos por el Amo y Filomeno a un lugar
más tranquilo donde hacer música.

 Y es así como llegaron al Ospedale della Pietà, uno de
los cuatro hospicios de Venecia, donde se recibía a niñas
huérfanas o bastardas y se les enseñaba a tocar un
instrumento. Era un convento y un conservatorio que
gozaba de gran fama en Europa, por la excelencia de sus
sinfonías.

“Desconfiada asomó la cara al rastrillo la monja tornera,
mudándosele la cara de gozo al ver el semblante del Pelirrojo
–¡Oh! ¡Divina sorpresa, maestro!”– Y chirriaron las bisagras
del portillo y entraron los cinco en el Ospedule della Pietà,
todo en sombras, en cuyos largos corredores resonaban, a
ratos, como traídos por una brisa tornadiza, los ruidos
lejanos del carnaval. –“¡Divina sorpresa!”– repetía la monja,
encendiendo las luces de la gran Sala de Música que, con
sus mármoles, molduras y guirnaldas, con sus muchas sillas,
cortinas y dorados, sus alfombras, sus pinturas de bíblico
asunto, era algo como un teatro sin escenario o una iglesia
de pocos altares, en ambiente a la vez conventual y mundano,
ostentoso y secreto. Al fondo, allá donde una cúpula se
ahuecaba en sombras, las velas y lámpararas iban estirando
los reflejos de altos tubos de órgano, escoltados por los
tubos menores de las voces celestiales. Y preguntábanse

177



Montezuma y Filomeno a qué habían venido a semejante
lugar, en vez de haberse buscado la juerga adonde hubiese
hembras y copas, cuando dos, cinco, diez, veinte figuras
claras empezaron a salir de las sombras de la derecha y de
las penumbras de la izquierda, rodeando el hábito del fraile
Antonio con las graciosas blancuras de sus camisas de olán,
batas de cuarto, dormilonas y gorros de encaje. Y llegaban
otras, y otras más, aún soñolientas y emperezadas al entrar,
pero pronto piadoras y alborozadas, girando en torno a los
visitantes nocturnos, sopesando los collares de Montezuma,
y mirandó al negro, sobre todo, a quien pellizcaban las
mejillas para ver si no eran de máscara. Y llegaban otras,
y otras más, trayendo perfumes en las cabelleras, flores en
los escotes, zapatillas bordadas, hasta que la nave se llenó
de caras jóvenes –¡por fin, caras sin antifaces!–, reidoras,
iluminadas par la sorpresa, y que se alegraron más aún
cuando de las despensas empezaran a traerse jarras de
sangría y aguamiel, vinos de España, licores de frambuesa
y ciruela mirabel. El Maestro –pues así lo llamaban todas–
hacia las presentaciones Pierina del violino... Cattarina del
cornetto...Bettina  della viola.. Bianca Maria organista...
Margharita del arpa doppia...Giuseppina del chitarrone.. Claudia
del flautino... Lucieta della tromba... Y poco a poco, como
eran setenta, y el Maestro Antonio, por lo bebido, confundía
unas huérfanas con otras, los nombres de éstas se fueron
reduciendo al del instrumento que tocaban. Como si las
muchachas no tuviesen otra personalidad, cobrando vida
en sonido, las señalaba con el dedo:
Clavicémbalo...Viola da braccio... Clarino... Oboe... Basso da
gamba... Flauto... Organo di legno... Regale... Violino alla
francese... Tromba marina... Trombone... Se colocaron los
atriles, se instaló el sajón magistralmente, ante el teclado
del órgano, probó el napolitano las voces de un clavicémbalo,
subió el Maestro al podium, agarró un violín, alzó el arco,
y, con dos gestos enérgicos, desencadenó el más tremendo
concerto grosso que pudieron haber escuchado los siglos
–aunque los siglos no recordaron nada–, y es lástima porque
aquello era tan digno de oirse como de verse... Prendido
el frenético allegro de las setenta mujeres que se sabían sus
partes de memoria, de tanto haberlas ensayado. Antonio
Vivaldi arremetió en la sinfonía con fabuloso ímpetu, en
juego concertante, mientras Doménico Scarlatti –pues era
él– se largó a hacer vertiginosas escalas en el clavicémbalo,
en tanto que Jorge Federico Haendel se entregaba a
deslumbrantes variaciones que atropellaban todas las normas
del bajo continuo (...) Y cuando parecía que el movimiento
hubiese llegado a su colmo, cuando Jorge Federico, soltando
de pronto los grandes registros del órgano, sacó los juegos
de fondo, las mutaciones, el plenum con tal acometida en

los tubos de clarines, trompetas y bombardas, que allí
empezaron a sonar las llamadas del Juicio Final. (...) Pero,
entre tanto, Filomeno había corrido a las cocinas, trayendo
una batería de calderos de cobre, de todos tamaños, a los
que empezó a golpear con cucharas, espumaderas, batidoras,
rollos de amasar, tizones, palos de plumeros, con tales
ocurrencias de ritmos, de síncopas, de acentos encontrados,
que por espacio de treinta y dos compases lo dejaron solo
para que improvisara”.8

Notemos que recién en este momento el autor nombra
a los concertistas personajes de nuestro relato, Antonio
Vivaldi, el fraile pelirrojo, violinista y director de orquesta;
Domenico Scarlatti, el joven napolitano en el clavicémbalo;
y Jorge Federico Haendel, autor alemán de óperas y oratorios
que residía en Inglaterra, toca el órgano.

En el concerto grosso que dirige el fraile Antonio Vivaldi,
participan como solistas Scarlatti y Haendel, con las
habilidades que les conocemos, cuando de pronto irrumpe
el negro Filomeno que con cuanto instrumento doméstico
suena, improvisa una cadencia con tales ocurrencias de
ritmos simples y compuestos que logra triunfar sobre los
acordes en órgano de Haendel. Y consigue también ese
matrimonio imposible de la música europea con la música
afrocubana, de la que hablaba Silvestre de Balboa, y que
parecía imposible al Mexicano.

El concierto grosso ha sido un concierto barroco,
barroquísimo, que lleva al Amo a recordar México.

LA ÓPERA MOCTEZUMA

Al día siguiente el bronco sonido de los bronces del
Reloj de Venecia, marcado por los martillos de los moros
despierta al Mexicano que comienza a recordar todo lo que
pasó el día anterior. Pregunta por su disfraz y le contesta
el sirviente que se lo han llevado para la ópera que estrenará
el Maestro Vivaldi con el historia de la conquista de México.
Filomeno se apura en vestir a su Amo y ambos van a ver
el ensayo final de la obra.

La ópera que Carpentier relata a continuación está
inspirada en Moctezuma o Montezuma, obra de Antonio
Vivaldi estrenada en Venecia en 1733. Este Moctezuma
está inspirado en la Historia de la Conquista de Méjico del
cronista Antonio de Solís y marca la entrada triunfal de
este tema en el terreno de la ópera europea. En 1755, el
rey Federico II de Prusia escribía una tragedia en tres actos
llamada Montezuna. Durante el romanticismo, en 1830,
Luigi Ricci, en 1833 Pirola, en 1845, Giacomo Treves y en
1850, Francesco Malipiero, todos ellos escriben versiones

178



operísticas de Montezuma. Algunos afirman que es el
personaje histórico que inspira el número más grande de
óperas de la segunda mitad del siglo XVIII y primera mitad
del XIX.

Carpentier se inspira en un libreto existente y nos
deleita con la ópera que pasamos a describir, obra maestra
de narrativa barroca.

“Y, de pronto, cesaron los martillazos y afinaciones,
se hizo un gran silencio y, en el puesto del director, vestido
de negro, violín en mano, apareció el Preste Antonio, más
flaco y narigudo que nunca, pero acrecido en presencia
por la ceñuda tensión de ánimo que, cuando había de
enfrentarse con tareas de arte mayor, se le manifestaba en
una majestuosa economía de gestos, parquedad muy
estudiada para hacer resaltar mejor las resueltas y acrobáticas
en los pasajes concertantes. Metido en lo suyo, sin volverse
para mirar a las pocas personas que, aquí, allá, se habían
colado en el teatro, abrió lentamente un manuscrito, alzó
el arco –como aquella noche– y, en doble papel de director
y de ejecutante impar dio comienzo a la sinfonía, más
agitada y ritmada –acaso– que otras sinfonías suyas de
sosegado tempo, y se abrió el telón sobre un estruendo de
color”.9

“Son vinto eterni Deitutto in un giorno
Lo splendor de’meie fatti, l’alta Gloria
Del valor Messican cade svetnata”

“Estoy vencido, eternos Dioses, todo en un día
el esplendor de mis riquezas y la alta Gloria
del valor mexicano cae desangrada”10

La ópera empieza con un mal presagio. El Emperador
Mexicano aparece en escena muy afligido conociendo de
la llegada de los españoles a sus tierras, y con muy malos
augurios de los dioses sobre la llegada de estos forasteros.

Aparece luego la Emperatriz, de Moctezuma, y su hija
Teutile. El indiano no sale de su asombro pues la conquista
de México no recuerda a esposa o hija del Emperador. Y
resulta que Teutile quería casarse con un hermano menor
de Hernán Cortés que se llama Ramiro, y que tampoco
recuerda ninguna historia.

“Y el Indiano, desconcertado par el trastrueque de
apariencias, empieza a perderse en el laberinto de una
acción que se enreda y desenreda en sí misma, con enredos
de nunca acabar. Montezuma pide a la Emperatriz Mitrena
(...) que inmole a su hija Teutile (...) antes de que la doncella
sea mancillada por los torvos apetitos de un invasor. Pero

179



(y aqui los ‘peros’ se tienen que multiplicar al infinito...)
la Princesa prefiere darse muerte en presencia de Cortés.

La figlia d’un Monarca,
in ostaggio a Fernando? Il sangue illustre
di tanti Semidei
cual ingrato avrilirsi?
La hija de un Rey
Rehén de Fernando? La Sangre ilustre
De tantos Semidioses
Envilecerse de manera tan ingrata?”11

Un nuevo lío cambia el escenario sin correr telones:

“En esto, Montezuma dispara una flecha a Cortés, y
se arma un lío tal, en el escenario que el indiano pierde el
hilo de la historia y sólo es sacado de su alelamiento al ver
que cambia la decoración y nos vemos, de pronto, en el
interior de palacio cuyas  paredes se adornan de símbolos
solares, donde aparece ahora el Emperador de México
vestido a la española”. (...) Pero de todos modos, este
Montezuma ataviado a la española resulta tan insólito, tan
inadmisible, que la acción vuelve a enredarse, atravesarse,

180



enrevesarse, en la mente del espectador, de tal modo que
ante el nuevo atuendo del Protagonista, del Jerjes vencido,
de la tragedia musical, se le confunde el cantante con las
tantas y tantas gentes de personalidad cambiada como
pudieron verse en el carnaval vivido anoche, antesdeanoche
o no sé cuando, hasta que se cierra el telón de terciopelo
encarnado sobre un vigoroso llamado a combate naval,
lanzado por un Asprano”.12

Este último sólo conocido por un poeta desconocido
del que se inspira Vivaldi, un tal Alvise Giusti. Y así sigue
la ópera enredándose y desenredándose y nunca respetando
los magnos acontecimientos de la historia mexicana. Sin
embargo...

“Una civilización de hombres superiores se había
impuesto con dramáticas realidades de razón y de fuerza...
Pero, por lo mismo (y aquí se esfumaba el Malinchismo de
Mitrena en valiente subida del tono), la humillación
impuesta a Montezuma era indigna de la cultura y el poderío
de tales hombres: “Si del Cielo de Europa a esta parte del
Occidente habéis pasado, sed Ministro, señor, y no Tirano”.
Aparece Montezuma encadenado. Se envenena la discusión.
Se agitan los músicos del Maestro Antonio bajo el repentino
alboroto de su batuta; hay mutación de escena como sólo,
por operación portentosa de sus macchine, las hacen los
tramoyistas venecianos, y, en luminosa visión, aparece el
gran Lago de Texcoco, con volcanes por fondo, surcado de
embarcaciones indias, y se arma una tremenda naumaquia
con encarnizada trabazón de españoles y mexicanos, clamores
de odio, muchas flechas, ruido de aceros, morriones caídos,
tajos y mandoblazos, hombres al agua, y una caballería que
irrumpe repentinamente por el foro, acabando de desaforar
la turbamulta; suenan trompetas arriba, suenan trompetas
abajo, hay estridencias de pífanos y clarines, y es el incendio
de la flota azteca, con fuego griego, fumarolas de artificio,
centellas, huiros y pirotecnias de alto vuelo, vocerío,
confusión, gritos y desastres. “¡Bravo! ¡Bravo! –clama el
indiano–: ¡Así fue! ¡Así fue!” “¿Estuvo usted en eso?”
–pregunta Filomeno, socarrón.– “No estuve, pero digo que
así fue y basta”.13

El Mexicano se emociona al ver el respeto con el que
Don Antonio comienza a tratar la historia de México, hasta
el punto que borra el episodio de la traición de la Malinche
y ésta aparece defendiendo a su supuesto esposo Moctezuma.
Y grita Bravo! ¡Bravo! Borrando el hecho del que todos
quisiera desconocer.

Pero luego que termina la obra el indiano, ciego de
furor, por el mamarracho presenciado no puede contener

su ira. Le objeta airado a Vivaldi la falta de fidelidad a los
acontecimientos. No existió Mitrena, ni Ramiro, ni Asprano
y Teutilo fue un general y no una joven bella, hija del
Emperador. Toda la historia ha sido trasformada por Vivaldi
para hacer un espectáculo diferente que guste a todos con
héroes y heroinas originales que hacen hazañas dignas de
una ópera con muchos incendios y batallas navales, fruto
del ingenio de los maquinistas.

Esto revela la actitud de los europeos cuando van a
América: la ven como una fábula, como una ficción
semejante a los escenarios inverosímiles de la ópera barroca
de Carpentier. No han llegado a comprender que el paisaje
americano es diferente. De lo contrario, se puede pensar
que es mágico y no real. De ahí la expresión que Carpentier
creara cuando describe el paisaje y la historia
latinoamericana: lo real maravilloso. La descripción de
paisajes desconocidos para el hombre europeo puede hacer
creer que estamos ante lo maravilloso, pero todo esto es
real, no es inventado. De ahí que se hable de la literatura
de lo real maravilloso.

Las novelas de Gabriel García Márquez, escritor
posterior a Alejo Carpentier, de alguna manera muestran
esta visión de lo real maravilloso americano, revelando la
influencia de nuestro autor.

Para terminar la novela, encontramos a nuestro Indiano
que decide volver a México, porque es el mundo a donde
él pertenece y no este mundo falso de apariencias y
trastrueque de maquinistas. La última conversación de
nuestros personajes se desarrolla así:

“Regreso a lo mío esta misma noche. Para mí es otro
el aire que, al envolverme, me esculpe y me da forma”.
–“Según el Preste Antonio, todo lo de allá es fábula.”– “De
fábulas se alimenta la Gran Historia, no te olvides de ello.
Fábula parece lo nuestro a las gentes de acá porque han
perdido el sentido de lo fabuloso. Llaman fabuloso cuanto
es remoto, irracional, situado en el ayer –marcó el indiano
una pausa–: No entienden que lo Fabuloso está en el
futuro. Todo futuro es fabuloso”.14

CONCLUSIÓN

Alejo Carpentier nos revela lo fabuloso del futuro
para los latinoamericanos. En un escenario barroco hemos
asistido a un concierto y óperas barrocos, representados
por personajes barrocos que nos encandilan con una historia
que revela lo real maravilloso americano.

181



NOTAS

 1 Carpentier, Alejo, “Problemática Actual de la novela latinoamericana”
en Tientos y Diferencias, 1964.

 2 D’ors, Eugenio, Lo Barroco.
 3 Carpentier, A., Op.cit.
 4 Carpentier, A., La ciudad de las columnas, 1970.
 5 Carpentier, A., Concierto Barroco, 1974, Capítulo I.
 6 Carpentier, A., Op.cit. Capítulo II.

  7 Carpentier, A., Op.cit. Capítulo III.
  8 Carpentier, A., Op.cit. Capítulo V. 
  9 Carpentier, A., Op.cit. Capítulo VII.
10 Carpentier, A., Op.cit. Capítulo VII.
11 Carpentier, A., Op.cit. Capítulo VII.
12 Carpentier, A., Op.cit. Capítulo VII.
13 Carpentier, A., Op.cit. Capítulo VIII.

182







INTRODUCCIÓN

a noción actual del “barroco andino” con
la que se identifica a la arquitectura que
surgió desde la región de Arequipa en el
sur del Perú, hasta el rico centro minero

de Potosí en Bolivia, incluyendo la meseta del Collao en
las inmediaciones del lago Titicaca, agrupa un conjunto
homogéneo de concepciones arquitectónicas y detalles
ornamentales plasmados desde fines del siglo XVII hasta
las últimas décadas del siglo XVIII.

Se trata de una singular manifestación surgida en el
área andina peruano-boliviana, que despertó el interés de
los investigadores desde las primeras décadas del siglo
pasado. En esos años se estudió por primera vez la fusión
hispano-indígena en la arquitectura colonial y se destacó
la presencia nativa, sumada a concepciones estilísticas
barrocas de raigambre española. Investigadores que vinieron
más adelante, a mediados del siglo XX, atribuyeron un
carácter primitivo al aporte indígena y consideraron que
estaba restringido al componente decorativo de las portadas
de las iglesias. Reconocieron, sin embargo, su originalidad
determinada por la presencia de motivos decorativos locales
de la flora y fauna americana, que habían conducido a la
utilización de la denominación “estilo mestizo” para identificar
esta tendencia.

Por entonces se atribuía la concepción de esas obras
a los alarifes españoles, secundados por canteros indígenas
quienes introducían esos esporádicos aportes, negando a
estos últimos cualquier posibilidad de concebir las
composiciones y los programas decorativos.

A partir de la década de los años setenta del siglo
pasado el tema cobró notoriedad, no solamente por las

discusiones en torno a las implicancias del término “mestizo”
que algunos vinculaban a connotaciones raciales
incompatibles con los aportes culturales que se querían
destacar, sino también porque los historiadores del arte
virreinal definieron el sentido de esa arquitectura. Precisaron
en aquella oportunidad que al empleo de temas decorativos
y simbólicos de la flora y la fauna local se añadían motivos
de origen renacentista, como los grutescos expresados
mediante mascarones con follaje o sirenas. También motivos
precolombinos que podrían vincularse con representaciones
utilizadas por las culturas aborígenes americanas y
finalmente motivos derivados de la tradición cristiana.

185



En oposición a esos conceptos otros historiadores de
la época afirmaban que se trataba de una expresión
provinciana, de interpretación local que seguía con
limitaciones los patrones estéticos europeos preexistentes.
Agregaban que la influencia indígena consistía apenas en
una simplificación y repetición de motivos sin ningún
aporte creativo y que todos los grupos sociales de regiones
rurales apartadas hacían lo mismo, empleando técnicas de
ejecución simplificadas y planiformes.

En el transcurso de los años esas objeciones basadas
en análisis descriptivos de determinadas composiciones
arquitectónicas, confrontadas con el repertorio
historiográfico europeo, cedieron paso a nuevos argumentos
que rescataron el valor de los componentes arquitectónicos
y ornamentales de esas manifestaciones, que vistas desde
una perspectiva histórica y social confirman un fenómeno
cultural innegable. No se discute en la actualidad el
protagonismo creativo de las colectividades indígenas, en
un momento determinado del dominio español coincidente
con las reformas borbónicas y el acercamiento de los caciques
indígenas a la administración colonial, que les devolvió sus
privilegios. Tampoco se cuestiona la tolerancia del clero
que cambió de actitud con respecto a los siglos anteriores
permitiendo el afianzamiento de la sociedad indígena
quechua y aymara, la república de los indios que ansiaba
reconstruir su nacionalidad.

A la luz de la historia se perciben momentos muy
diferentes en el comportamiento de las relaciones entre los
grupos del poder dominante y los indígenas. Si en sus
orígenes el notable fenómeno del barroco cusqueño de la
segunda mitad del siglo XVII, se plasmó en obras singulares
construidas después del terremoto de 1650, empleando
grandes contingentes de mano de obra indígena sin denotar
ninguna influencia de ésta, fue porque se ejerció un severo
control sobre los proyectos y obras que las órdenes religiosas
o el obispo construían con objetivos muy definidos. Las
condiciones fueron diferentes a lo largo del siglo siguiente
cuando floreció el barroco andino, lejos de los centros
urbanos donde se ejercía el mayor poder y control sobre
las castas sometidas.

LA DISTRIBUCIÓN GEOGRÁFICA
DEL BARROCO ANDINO

Uno de los aspectos que no fue parte de la polémica
sobre el “estilo mestizo” es el referido a la distribución
geográfica de esa peculiar producción artística existiendo
coincidencia entre los historiadores sobre la presencia de

dos centros de irradiación del estilo en Arequipa y en Potosí
con influencias sobre la región del lago Titicaca. Si bien
no ha sido posible establecer en cuál de esos dos centros
surgió primero el “estilo mestizo” sí se conocen las fechas
de construcción de las portadas de la zona en torno del
lago, que son posteriores a las de edificaciones similares en
las ciudades mencionadas.

Las rutas de comercio hacia Potosí por las cuales se
movilizaban grandes contingentes de personas para el
trabajo obligatorio en las minas, en la modalidad conocida
como la “mita”, de triste recordación, constituyeron canales
de influencias estilísticas entre diversas regiones a menudo
muy distantes. Esa constatación abrió desde un inicio la
posibilidad de encontrar ejemplos similares en otras áreas,
como de hecho ocurrió en las últimas dos décadas del siglo
anterior. Precisamente cuando el tema parecía haber
alcanzado su madurez y existía aquiescencia en los aspectos
teóricos e interpretativos algunos investigadores se
aventuraron a buscar ejemplos desconocidos, fuera del área
geográfica delimitada inicialmente. Las noticias del hallazgo
de otras zonas cuestionó los límites cronológicos y
geográficos. Ya no era un arte exclusivo de esa franja
geográfica que partiendo de Arequipa se extendía hacia el
lago Titicaca y el altiplano boliviano, tampoco se podía
suponer que era producto exclusivo de la influencia de
determinadas etnias indígenas.

La nueva perspectiva de distribución geográfica se
verificó con posterioridad al Simposio Internacional sobre
el Barroco Hispanoamericano que se celebró en Roma en
abril de 1980, evento que despertó gran interés a nivel
internacional y constituye un hito importante en el tema.
Las fronteras estilísticas se ampliaron inicialmente hacia el
valle del Colca en la región arequipeña y más adelante
hacia las zonas altas del departamento del Cusco, donde
se sitúan las provincias de Chumbivilcas y Espinar,
incorporándose después las agrestes regiones del
departamento de Apurimac.

EL BARROCO ANDINO EN APURIMAC
Y CHUMBIVILCAS

Empezaremos nuestro breve análisis por las provincias
altas del departamento de Apurimac, situadas en una región
modelada por cumbres empinadas, valles encajonados y
acantilados que definen una topografía agreste,
contribuyendo al aislamiento secular de la zona. Las
provincias altas ocupan un territorio situado entre el nivel
del cañón del río Apurimac a 2,500 metros sobre el nivel

186



del mar y cumbres que superan los 5,500 metros de altura.
En esa región el 95% de la población es indígena quechua
y solamente el restante 5% es mestiza. Los centros poblados
no superan los 3,000 habitantes y una cantidad importante
de personas habita en pequeños asentamientos rurales
esparcidos por los valles estrechos, las laderas de las montañas
y las estancias de la puna, encima de los 4,000 metros sobre
el nivel del mar.

A pesar de las características descritas ese territorio
fue ocupado desde los primeros años de la colonización
española, gracias a la feracidad de sus escasas tierras
productivas y a la existencia de filones mineros que la
codicia hacía parecer más ricos de lo que realmente eran.
Como en otros asentamientos de esa etapa los colonizadores
promovieron la consolidación de los centros poblados en
los cuales el espacio más importante era la plaza en donde
se ubicaba la iglesia parroquial. Uno de los ejemplos más
notables de esas iglesias provinciales de raigambre
renacentista está situada precisamente en Apurimac y es la
de San Pedro de Andahuaylas, cuya edificación se empezó
en torno a 1560.

El templo construido con muros de cantería tiene
planta alargada con ábside ochavado hacia el interior de
la nave. Conserva su portada principal de extraordinaria
calidad 1 concebida con esbeltas columnas jónicas
flanqueando el ingreso, que a su vez está rematado en el
cuerpo superior por una ventana de ajimez. No menos
interesante es la iglesia del Santísimo Salvador de Antabamba
edificada en torno a 1595 por la orden religiosa de los
Agustinos. En la austeridad de sus paramentos se refleja
el espíritu renacentista que le imprimieron sus constructores
empeñados en la catequesis de las numerosas comunidades
indígenas de la doctrina de Cotabambas, tributarias de la
mita de Huancavelica de cuyos yacimientos se extraía el
azogue o mercurio que se trasladaba hasta Potosí.

Los dos ejemplos mencionados demuestran la existencia
de una arquitectura religiosa de elevado nivel, antes del
advenimiento de los modelos barrocos y sus variantes
andinas. Nos permiten constatar también que las
composiciones con naves alargadas y portadas en la fachada
de pies, se mantuvieron en los dos siglos siguientes.

Representativa de la arquitectura derivada del Barroco
Cusqueño del siglo XVII es la iglesia de San Juan Bautista
de Llac-hua, una de las comunidades del distrito de Haquira,
en la provincia de Cotabambas, que se encuentra a 3,600
metros de altura sobre el nivel del mar. Una fecha moldeada
en una de sus campanas permite saber que en 1778 la iglesia
fue remozada incorporando elementos decorativos del
barroco mestizo. En el caso de la iglesia de la Natividad

existente en el pueblo de Ayrihuanca en la provincia de
Grau es similar, pues se terminó de construir en 1689 y a
fines del siglo siguiente se le agregó un arco en la barda
del atrio y columnas pareadas con capiteles corintios en la
portada, los mismos que ponen en evidencia su concepción
e interpretación local.

Por acción de la extensa diócesis del obispado cusqueño
se edificó en Apurimac la iglesia de San Miguel de Mamara,
considerada junto con las de Ayaviri, Asillo y Lampa como
precursoras del Barroco Andino que se manifestaría
posteriormente. En Mamara destacan las portadas de piedra
labrada con cuadrifolias, conchas y decoración en las
cartelas, asemejando un trabajo de filigrana sobre una
superficie plana.

187



Por su calidad y dimensiones destaca la iglesia de San
Pedro de Haquira, situada en la provincia de Cotabambas,
a 3,700 metros sobre el nivel del mar. Edificada con cantería
de piedra caliza es obra del siglo XVI, como lo atestigua su
imponente nave única de 52 metros de largo y su capilla
absidal con arquería abierta. Una lápida labrada con el año
1708 da fe de las remodelaciones del siglo XVIII que
introdujeron elementos del Barroco Andino. De esa etapa
es la portada retablo compuesta de tres calles y el mismo
número de cuerpos, empleando hornacinas y el característico
óculo ovalado rematado con un arco de medio punto. Las
superficies están cubiertas por una decoración menuda y

fina, con un tratamiento planiforme que es característico
del estilo.

Junto a esos ejemplos tomados del departamento de
Apurimac mencionamos el caso de la iglesia de San Juan
Bautista de Coporaque, perteneciente a otro contexto
geográfico situado en la provincia de Espinar en el
departamento del Cusco. La incluimos para mostrar la
nueva perspectiva de distribución geográfica que amplía
los alcances del estilo y porque consideramos que constituye
uno de los mejores ejemplos en la región.

La localidad de Coporaque se pierde en una fría y
extensa meseta altoandina a 3,915 metros sobre el nivel del
mar, lugar donde existían diseminados antiguos ayllus
indígenas. Desde el siglo XVIII fue lugar de residencia de
los propietarios de haciendas dedicadas a la explotación
ganadera y sede de un beaterio de religiosas carmelitas.
Una extensa plaza delimitada por arcos en los accesos es el
centro de la vida comunitaria en la cual la iglesia tiene una
presencia dominante, ocupando una plataforma que sirve
de atrio y cementerio. El emplazamiento del templo con
uno de sus lados frente a la plaza, el atrio con un podio
almenado y la presencia de un artesonado mudéjar en el
presbiterio confirman que se edificó en la primera mitad
del siglo XVII. Una galería con arcos abiertos a nivel del
coro alto con frente al espacio de la plaza para servir de
capilla abierta nos remite a las primeras épocas de
evangelización.

Las transformaciones y adiciones del siglo XVIII se
hicieron con posterioridad a la construcción de la torre
que se levantó aislada de la iglesia en 1702. Esos cambios
se explican por la notoria ingerencia de criollos e indígenas
de abolengo en la actividad de las cofradías religiosas y en
las decisiones para el ornato de los templos.

En la iglesia de Coporaque se introdujeron en ese
período reformas significativas, como la portada en el
imafronte, siguiendo una composición en torno a un vano
rematado por arco de medio punto flanqueado por pilastras
y rematado por un friso. Presenta decoración geométrica
y motivos religiosos antropomorfos labrados en la piedra.
De mayor importancia es la portada de pies caracterizada
por una exuberante decoración a base de elementos
geométricos y formas vegetales talladas en la piedra, logrando
un tratamiento ornamental plano que recuerda un paño

El autor agradece a la Asociación Apurimac ONLUS por
la utilización de las fotografías de su catálogo para la exposición
realizada en la galería del Instituto Ítalo Latino Americano en
Roma, en abril del año 2000.

188



189



190



191



192



193



NOTA

1 La importancia de la portada de la iglesia de Andahuaylas fue
destacada por el erudito historiador del arte iberoamericano Santiago
Sebastián López, quien la considera una obra insólita por su relación
compositiva que recurre al principio manierista de la inversión. “El
Arte Iberoamericano del siglo XVI”, p. 66, en Summa Artis, volumen
XXVIII, Espasa-Calpe S.A. Madrid, 1985.

BIBLIOGRAFÍA

Sebastián, Santiago, “El Arte Iberoamericano del siglo XVI”. Summa Artis,
Historia General del Arte, Espasa-Calpe S.A., Vol. XXVIII, Madrid,
1985.

De Mesa, J., y Gisbert, Teresa, “Arquitectura Andina 1530-1830”. Embajada
de España en Bolivia. Imprenta Don Bosco, La Paz. 1997.

Gutiérrez, Ramón, “Arquitectura y Urbanismo en Iberoamérica”. Manuales
de Arte Cátedra, Madrid, España, 1983.

“Arquitectura virreinal en Cuzco y su región”. Editorial Universitaria.
Universidad Nacional San Antonio Abad, Cusco,1987.

San Cristóbal, Antonio, “Arquitectura planiforme y textilográfica virreinal
de Arequipa”. Universidad Nacional de San Agustín de Arequipa. Facultad
de Arquitectura y Urbanismo,1997.

Mujica Pinilla, Ramón; Duviols, Pierre; Gisbert, Teresa; Samanez
Argumedo, Roberto; García Saiz, María Concepción,“El Barroco Peruano”.
Colección Arte y Tesoros del Perú. Banco de Crédito, Lima, Perú, 2002.

194

Frontón Rectangular

Pináculo

Hornacina

Friso

Enjutas Prolongadas

Clave de Arco Decorado

Dovela

Vano en Arco de Medio Punto

Cartonería

Cuentas

Rosca

Hornacina con restos
de Pintura Mural

Imposta

Porton

Pilastra

1er Cuerpo

2do Cuerpo

Remate

Corniza

Capitel

Fuste Compuesto

Basa

Cornisa

Friso
Cornisa

Pedestal con escudo

Columna Adosada
con pedestal

Zócalo
de Piedra Labrada

Tablero y Tapa Junta

Listón con Listel

Umbral

PORTADA DE PIES

Pilastra







a experiencia cultural material de las Misiones
Jesuitas de Moxos fue capaz de definir una
espacialidad original, notablemente eficiente desde
una perspectiva productiva, y altamente

motivadora y aleccionadora desde una perspectiva simbólica y
cultural. El espacio barroco, en su dimensión urbana y
arquitectónica, permitió llevar adelante con relativo éxito la
empresa misional, al facilitar tanto el control social como su
entrenamiento religioso. Este trabajo se esfuerza entonces en
mostrar cómo la dimensión productiva del diseño urbano de la
reducción se articula eficazmente con la dimensión simbólica de
la arquitectura, para definir una espacialidad única en la América
española. Para lograr el propósito se parte de una serie de documentos
textuales y gráficos, así como de algunos ornamentos sobrevivientes.
No se ahonda en aspectos generales de la cultura misional, salvo
aquellos en los que se reconoce una relación con la cultura material,
urbana y arquitectónica.

INTRODUCCIÓN

Cuando los jesuitas llegaron a la sabana y los bosques
del Beni, a fines del siglo XVII, se encontraron con pueblos
nómadas que vivían de la recolección, la caza y la pesca,
pero también con otros, como los Baures, que ya habían
logrado organizarse en sociedades relativamente complejas,
capaces de construir decenas de kilómetros de terraplenes,
canales, centenares de terraplenes residenciales y miles de
hectáreas de camellones destinados a la agricultura.1 Así,
la imposición de una organización social estructurada,

fundamentada en el respeto a normas de convivencia, no
implicaba una tarea extremadamente difícil.

La Misión de Moxos, fundada y organizada por
sacerdotes jesuitas entre el siglo XVII y XVIII, se constituyen
en una notable experiencia de modificación del hábitat
material de las llanuras y los bosques tropicales del corazón
de Sudamérica. Aunque las reducciones de Moxos nunca
pudieron autosostenerse completamente, los jesuitas, junto
a los indígenas, fueron capaces de organizar un aparato
productivo articulado con el resto del Virreinato, que
permitió el sostenimiento de los 35.000 habitantes que en
algún momento poblaron las diferentes reducciones.

Moxos, además de requerir permanentemente el apoyo
de la Provincia Peruana y contribuciones reales, demandó
el establecimiento de una red de estancias y fincas, cuya
producción y rentas suplía el déficit. Algo particular en el
caso de Moxos es que las estancias que apoyaban
económicamente su sostenimiento no se encontraban
dentro de su área de influencia, sino a centenares de
kilómetros, en los valles de Cochabamba y Chuquisaca, e
inclusive en el Bajo Perú, e incluso pertenecían,
jurisdiccionalmente, a otras misiones.

La estructuración del entorno urbano necesario para
llevar adelante la experiencia cultural jesuita estuvo definido
tanto por una estética barroca en su composición espacial
urbanística, como por un criterio productivo de organización
del espacio, que convirtió a cada reducción en un gran
establecimiento industrial y agropecuario, y en un centro
de propagación de la fé cristiana. La inserción de la impronta
indígena en la estética y el espíritu barroco importado por

197



198

los sacerdotes jesuitas definió un proceso de “mestizaje
espacial” cuyos resultados materiales contribuyeron a la
definición de una espacialidad misional simultáneamente
“productiva” y “simbólica”, que presenta diferencias
importantes con otras experiencias misionales jesuitas.

A pesar de que la mayor parte de las construcciones
originales ha desaparecido, y que el trazado urbano ha sido
reemplazado, se cuenta con una serie de documentos
textuales y gráficos, así como de algunos ornamentos que
lograron sobrevivir a la expulsión de los jesuitas y las
intervenciones posteriores. Se cuenta con varias referencias
para identificar con relativa precisión las características
tecnológicas, funcionales y morfológicas del urbanismo y
la arquitectura mojeña. Primero, están los testimonios
textuales que dejaron los padres Eguiluz, Altamirano, Éder
y otros, tanto en el siglo XVII como en el siglo XVIII.
También están los informes de los gobernadores y las
descripciones de viajeros como el francés Alcide D´Orbigny.
Estos documentos han sido exhaustivamente analizados
por historiadores como Gabriel René Moreno, José Chávez
Suárez y Manuel Limpias Saucedo, quienes obtuvieron sus
propias conclusiones y las describen. Luego están los
documentos gráficos, fundamentales pues precisan los
detalles y caracteres que la descripción textual no puede
expresar. Entre ellos se destacan los grabados de D´Orbigny
(1832), uno de los cuales nos muestra con notable precisión
la estructura urbana y elementos constituyentes de la Misión
de Concepción de Baures, el que permite reconocer las
características productivas del espacio construido. También
son importantes, más que todo para una reconstrucción
arquitectónica, las acuarelas de Melchor María Mercado
(1859), y los grabados de Gibbon (Trinidad, 1852) y Keller
(Exaltación, 1874). La fotografía del templo de Trinidad en
el Álbum del Centenario (1925) y los dibujos de Jorge
Coimbra (1945) del campanario de Magdalena también
ofrecen una rarísima oportunidad de apreciar las cualidades
de la arquitectura misional mojeña, antes de su lamentable
desaparición. Las más recientes fotografías de Rogers Becerra
y Antonio Carvalho, de ornamentos y restos de columnas,
son también valiosamente informativas.

Es lícito reconocer como referencias importantes para
el análisis, los templos construidos posteriormente a la
expulsión de los jesuitas en 1767. Estos generalmente
imitaban a los preexistentes, en un proceso similar al
reconocido en Chiquitos (caso de Santa Ana) y deben
reconocerse como parte de la misma categoría de análisis.
Al respecto, es bueno señalar que aunque buena parte de
los templos dibujados por Mercado eran post-jesuíticos,
debido al traslado de algunos pueblos y la fundación de

nuevos, el espíritu barroco se mantuvo vigente en Moxos
hasta bien entrado el siglo XIX, tal como lo señalan varios
investigadores.2

Por su estrecha relación histórica, y por su
contemporaneidad, también son referentes importantes
para comprender la arquitectura misional mojeña los
contemporáneos templos madereros de Chiquitos, seis de
los cuales se salvaron de la destrucción definitiva al ser
restaurados y reconstruidos por el desaparecido Hans Roth
desde 1972 hasta 1999, en una labor que tuvo mucho del
sabor misional original.3

Finalmente, como resabio de un pasado de esplendor,
están los púlpitos, ornamentos y restos de columnas y vigas
que todavía existen en Moxos y algunos museos del país y
el exterior. Estos remanentes materiales demuestran sin
lugar a ninguna duda que en la región existieron artistas
y artesanos de excepcional calidad, tanto maestros europeos
como aprendices indígenas, y gracias a ello el barroco se
manifestó con toda su exhuberancia en las grandes llanuras
benianas.4

MARCO HISTÓRICO

Es necesario puntualizar la independencia de la Misión
de Moxos de la de Chiquitos, con la que regularmente se
menciona en la bibliografía misional, tanto nacional como
continental. De hecho, dentro del marco de la experiencia
jesuítica en América, Moxos y Chiquitos presentan algunos
elementos comunes, pero también importantes diferencias.
Entre sus diferencias más notables está el hecho que,
mientras las misiones de Moxos surgen bajo el impulso del
Provincial de la Orden en Lima, las de Chiquitos lo hacen
bajo el impulso del Provincial del Paraguay pero más
específicamente del Colegio de Tarija, bajo el control de
Córdoba.5

Aunque dependían administrativamente de dos
provincias jesuitas ubicadas en ambos extremos del
continente,  ambas se relacionaban con el mundo a través
de Santa Cruz de la Sierra, de cuya gobernación hacían
parte. En este sentido, Santa Cruz se convirtió en el único
y obligado punto de contacto entre dos de las mayores
provincias jesuíticas de Sudamérica. Es lícito suponer que
en varias ocasiones, los misioneros que pasaban de viaje
hacia o desde las misiones debieron coincidir en el colegio
que la Orden tenía en la ciudad.6 Ello permite inferir un
grado de interrelación e intercambio de experiencias entre
ambas, más allá de las pocas situaciones mencionadas en
las comunicaciones oficiales. Al respecto, vale la pena



mencionar que desde la fundación de las primeras
reducciones, realizadas en Moxos por los padres Marban,
Barace y Castillo, y en Chiquitos por los padres Arce y
Rivas, hasta la expulsión de la Orden en 1767, la relación
con Santa Cruz de la Sierra fue compleja y contradictoria:
mientras los cruceños representaban una amenaza constante
para la libertad de los indígenas, eran éstos quienes
defendían a las mismas de los avances de los bandeirantes
paulistas y “mineiros”. En este marco, los avances maloqueros
de los cruceños motivaban a los indígenas a adscribirse a
las reducciones, facilitando la labor de los misioneros.
Respondiendo al proverbial pragmatismo jesuita, la Orden
respondió con inusitada tolerancia ante los cruceños, lo
que se manifestó en la falta de reclamos o denuncias ante
las autoridades virreinales, tal como lo señala García Recio.7

Aunque ambas estaban protegidas por los mismos decretos
reales y se regían bajo los mismos criterios y modelos
administrativos, la autonomía de cada región permitió el
surgimiento de algunas diferencias, dentro de un marco
común estructural. Por ejemplo, aunque las misiones de
Moxos y Chiquitos, junto a las del Paraguay, presentan
experiencias urbanísticas y arquitectónicas con varios
elementos comunes, existen algunas diferencias entre ellas.
Urbanisticamente, todas ellas descartan la cuadrícula como
alternativa de diseño urbano y más bien aplican un modelo
alternativo, de características propias, pero con matices
diferentes en cada región. Arquitectónicamente ocurre lo
mismo, adoptando al principio en todas ellas la misma
tipología maderera, pero ganando detalles diferenciadores
en el proceso, respetando las peculiaridades de cada región.

Una de las diferencias marcadas entre Moxos y
Chiquitos tiene que ver con los resultados de su economía.
Mientras Chiquitos logró autosostenerse en buena medida,
las misiones de Moxos aparentemente sólo lograron una
relativa subsistencia alimentaria. Block es contundente
cuando indica que:8

“...a pesar de sus esfuerzos impresionantes, nunca pudieron
cubrir los gastos con su propio trabajo. Los utensilios de
metal... y los bienes suntuarios dedicados a fines religiosos
exigían grandes erogaciones de dinero... Sólo con la
combinación de los aportes de la Corona y las inversiones
en la economía civil lograron los jesuitas hacer florecer las
reducciones de Mojos... La empresa de Mojos demostró ser
cara desde sus comienzos...”

Para sostener a Moxos, la Provincia Peruana de la
Orden Jesuita tuvo que valerse de al menos cuatro fuentes
de ingresos diferentes: el aporte de la propia administración

central de la Provincia, las contribuciones reales que
abarcaban donativos específicos y estipendios anuales por
cada sacerdote, las donaciones que incluían limosnas y
legados de bienhechores del Alto y el Bajo Perú, y la renta
anual de capitales invertidos. Estos últimos provenían tanto
de las rentas generadas por una serie de estancias y fincas
situadas en los valles de Chuquisaca y Cochabamba, y en
la costa peruana, como de las exportaciones de los productos
generados en las mismas reducciones mojeñas, las que
también contaban con sus propias fincas.9  Asimismo, sus
sostenimiento no hubiera sido posible sin la notable
habilidad financiera de la Orden, la que permitió, con una
flexibilidad pragmática notable, transferencias monetarias
y de bienes, así como préstamos a terratenientes utilizando
los fondos que la Corona les entregaba. Parte fundamental
de las estrategias financieras empleadas por los jesuitas la
constituía la adquisición y administración de
establecimientos agrícolas y ganaderos, los que se mantenían
bajo su propiedad en tanto produjeran rentabilidad, y se
vendían apenas mostraban su inviabil idad.10

La documentación existente indica que las Misiones
de Moxos eran sostenidas en buena medida por la rentas
generadas por la producción de una red de estancias
ubicadas en los valles orientales de Chuquisaca, al norte
de Santa Cruz de la Sierra, en la zona del valle de Pojo en
Cochabamba y otras situadas en la costa peruana. Algunos
de estos establecimientos fueron donados a la Orden, o
fueron adquiridos por la administración provincial.11 En
algunos casos, es posible que hayan quedado bajo custodia
jesuita si el propietario no pudo cubrir la deuda contraída,
pero tal situación, difícilmente podía quedar documentada,
y en esos casos se presenta legalmente como una donación.
La administración provincial adquirió dos estancias en el
valle de Pojo, cerca de Cochabamba, destinadas a producir
vino, cereales y ganado, para las reducciones. Estas eran
Challwani y La Habana. Los datos sobre la producción de
éstas no son claros, pues mientras se indicó que producían
pérdidas a mediados del Siglo XVIII, se estimó que rentaban
30.000 pesos anuales al momento de la expulsión, en 1767.
En algún momento Challwani pasó a propiedad del
gobernador de Moxos, León Fernández de Velasco, quien
las declaró con un valor de 54.000 pesos y contaba con 80
esclavos negros.12

En la zona oriental de Chuquisaca, y en las
proximidades de Mizque, los jesuitas administraban varias
fincas menores: Palca, San Nicolás de Umiriqui, Jesús y
María, Pampas del Tigre y Cuesta Negra. Según Barnadas,
las tres últimas eran administradas por el jesuita Karl

199



Hirschko, y aunque “nunca rindieron grandes sumas de
dinero a las misiones,... incrementaron sus contribuciones
proveyendo de vino y cereales...”13 Ellas fueron donadas
por los herederos de Melchor de Rodas al Colegio de La
Plata. En 1662, el Colegio la vendió a Jerónimo de Soria,
pero la viuda, María de Cuéllar, la cedió otra vez al año
siguiente.14

Las estancias de la costa norte peruana fueron más
productivas. Ellas pertenecían al Colegio Máximo de San
Pablo de Lima y producían 2.439 pesos anuales al momento
de la expulsión. Las haciendas azucareras de San Jacinto
y San Antonio de Mutakachi, constituyen un buen ejemplo
de inversión rentable de la Compañía, ya que fueron
adquiridas a bajo precio en 1709, ante el endeudamiento
de sus propietarios originales. Block puntualiza la especial
relación entre el Colegio de Lima y las reducciones de
Moxos, al aportar el Colegio con capitales y personal
administrativo. San Jacinto poseía 81 hectáreas de cultivo,
dos molinos, un complejo de refinación y 101 esclavos,
mientras que San Antonio de Mutakachi poseía 13 hectáreas,
dos molinos y solamente 24 esclavos. Desde 1710, las
inversiones se concentraron en ésta última, que empezó a
producir vino en 1713 y para 1720 ya contaba con sus
“propios talleres de alfarería para la fabricación de botijas
y botellas”.15 En 1725 se adquirió la estancia Huaura
(Wawra), y en 1739 se adquirió el “gran viñedo” de Umay,
en el valle Pisco, a un costo de 80.000 pesos, de los cuales
se pagaron al contado 5.403 pesos. Las reducciones de
Moxos habrían de pagar el resto al Colegio de San Pablo,
de su producción, en una demostración más de su
impresionante flexibilidad financiera, que generó para
Moxos, solamente en 1748, la impresionante suma de 11.188
pesos de 8 reales de beneficios e intereses.16 El cómo
justificar semejante escala de apoyo económico a una región
marginal de la Provincia se puede entender desde la
perspectiva estratégica, tanto de la Corona española como
de la misma Orden Jesuita, de proteger las fronteras de su
territorio, asegurando su control en términos de conversión
y de producción, tal como lo señala certeramente David
Block.17

Los establecimientos agrícolas y ganaderos de la Orden
durante la colonia eran generalmente administrados por
un sacerdote que actuaba como administrador. Si la hacienda
se ubicaban en las proximidades de las reducciones, éste
era apoyado por un indígena con el cargo de Alcalde de
Hacienda, y los trabajadores eran igualmente indígenas.
Por otro lado, los establecimientos ubicados fuera del área
de las reducciones, como las  mencionadas previamente,

podían contar con hasta dos sacerdotes y la mano de obra
estaba constituida por esclavos negros. Vale la pena destacar
que, al momento de su expulsión, la Orden Jesuita era la
mayor propietaria de esclavos negros de todas las colonias
españolas, con más de 7.000 de ellos bajo su control.18

Las reducciones mojeñas exportaban buena parte de
su producción, aprovechando por un lado la red de colegios
jesuíticos, que le permitía colocar sus productos en Charcas,
Potosí, La Paz y el Cusco; y por otro lado, estableciendo su
propia red de distribución de productos en Santa Cruz de
la Sierra y Cochabamba. Los productos de exportación más
comunes de las reducciones de Moxos eran el azúcar y
alcohol de caña, el algodón y telas, cacao, sebo, miel y arroz.
Entre las manufacturas que se exportaban se encuentra
muebles, instrumentos musicales, tejidos litúrgicos y
productos de cuero. A cambio, importaban toda clase de
adornos litúrgicos y diferentes herramientas de hierro,
papel, vestimenta para los religiosos, espejos, vidrio, vino
y tabaco.19

Los jesuitas establecieron en cada pueblo talleres de
carpintería, telares y sastrería, curtiduría y zapatería, trapiches,
fundición y herrería. Al mismo tiempo, ya sea en las
proximidades de la reducción o en los puertos fluviales de
embarque, poseían diferentes plantaciones: cañaverales,
cacaotales, algodonales, arrozales, maizales y cafetales, y
contaban con ranchos en donde criaban ganado vacuno y
caballar. Cada pueblo tenía su propio aserradero y matadero.
Igualmente, contaban con su propia flotilla de carga fluvial.
René Moreno indica que “...puede calcularse en 60 barcos
o canoas la dotación media de cada pueblo para el debido
trajín de las chacras, conducción de productos de receptoría
y transportes personales de unos a otros pueblos...”20

El aparato productivo de las misiones se sustentaba
en una organización interna excepcionalmente organizada.
Cada reducción, que podía tener hasta 3.000 habitantes,
era dirigida por dos jesuitas aunque muchas veces solamente
uno estaba a cargo. Los sacerdotes eran apoyados por una
serie de líderes indígenas comandados por el cacique mayor
de la parcialidad original. Un alférez y dos tenientes apoyaban
a éste, además de los dos alcaldes de familia y los dos de
pueblo. Estos ocho formaban el Cabildo, y eran nombrados
cada 1 de enero... El pueblo se dividía en parcialidades y
cada una de éstas era dirigida por un capitán y su segundo.
Había también alcaldes para cada uno de los gremios de
tejedores, herreros, carpinteros y constructores, y también
para cada estancia productiva, muchas de ellas en las
proximidades del pueblo y a orillas de los puertos principales.
Las mujeres y los jóvenes menores de 17 años también eran
liderados por un alcalde especial.21

200



posteriormente (San Martín, San Nicolás y Santa Rosa),
otros se trasladarían a nuevos sitios (Loreto, San Ignacio,
San Joaquín, entre ellos), abandonando el sitio original,
y otros nuevos se fundarían siguiendo el modelo misional
jesuítico (San Ramón).22

La estructura urbana de una misión de Moxos estaba
originalmente conformada por el conjunto arquitectónico
principal, la plaza y los cuarteles o residencia de los indígenas.
En primera instancia, se aprecia que su ordenamiento
responde a un criterio de ocupación centrado en el templo,
en la Casa de Dios, como elemento articulador de todo el
conjunto y corazón espiritual de la comunidad.23 La plaza
abierta es físicamente el centro de la misión, con la cruz
marcando dramáticamente el predominio de la iglesia sobre
el terreno, y su generosa amplitud contribuye a destacar la
presencia del templo, el que actúa como verdadero núcleo
material y espiritual de la comunidad. La definición del
espacio de la plaza, definida lateralmente por los cuarteles
y posiblemente por las escuelas, contribuye a realzar la

Toda esa estructura conformaba un sistema de jerarquías
suficiente para asegurar una ordenada y sistemática vida
cotidiana, a la vez que permitía una actividad productiva
sin contratiempos. El urbanismo que definía los espacios
colectivos de las misiones, además de establecer las jerarquías
simbólico-religiosas necesarias para mantener al indígena
consciente de la presencia divina, también contribuía al
orden interno y a la producción de bienes y productos. La
combinación del orden jerarquizado propio del barroco
europeo encajó perfectamente con la intencionalidad
productiva de los jesuitas, conscientes de que la labor
evangelizadora que realizaban necesitaba de una estructura
económica capaz de sostenerla a largo plazo.

URBANISMO PRODUCTIVO

La Orden de la Compañía de Jesús fundó en Moxos
un total de 25 pueblos, pero en el momento de la expulsión
sólo quedaban 17, algunos de los cuales desaparecerían

201



presencia del conjunto religioso de uno de sus lados. La
escenográfica centralidad del templo y la valoración que
hace de él la plaza, junto a las posas y la cruz, intenta
remarcar simbólicamente la presencia de Dios en la Misión.
Es básicamente, un urbanismo cristiano, pero también, un
urbanismo orientado para la producción.

No es de extrañar entonces, el impacto que causaba
en el visitante semejante articulación de espacios y
volúmenes, hábilmente ordenados para recordar en todo
momento el por qué y el para qué de toda manifestación
de vida. Es elocuente el viajero francés cuando dice “...La
extensión, la distribución de las casas y sobre todo la plaza...
me dieron ocasión para admirar una vez más los trabajos
extraordinarios de los jesuitas en esas regiones...” y
posteriormente indica que “...La Plaza, bastante grande,
está dotada de capillas en sus cuatro esquinas y ocupa su
centro una cruz adornada con hermosas palmeras cucich.
Está rodeada por numerosas casas de indios, bien alineadas
y ubicadas de manera que favorezcan la libre circulación
del aire. Todo respira grandeza y orden en esta misión...”24

Contribuyó a la aceptación indígena de la propuesta
misional el hecho que la plaza no era una exclusividad
española. Los cronistas comentan que los poblados indígenas
de las zonas bajas contaban con un gran espacio en el
centro de sus comunidades, cerca de la cual estaba el
bebedero o casa de los hombres. Por lo tanto, el espacio
de la plaza o atrio del templo misional no le era por completo
ajeno al indígena, como tampoco las calles rectas o avenidas,
pues muchos poblados indígenas también contaban con
ellos antes de su contacto con los europeos.25

La inserción del espíritu barroco en la experiencia
misional en la amazonía boliviana era inevitable, a pesar
del carácter marginal de las reducciones en la selva y las
pampas al norte y este de Santa Cruz de la Sierra, por dos
razones fundamentales. Primero, debido a que los sacerdotes
jesuitas, principales protagonistas del proceso, se habían
educado en las ciudades y monasterios de la Contrarreforma,
proceso en el cual la Orden de Loyola era protagonista de
primer orden; por lo tanto, no es de extrañar que sus
esfuerzos de catequización estuvieran marcados por los
ideales estéticos, teológicos y sociales que marcan a la
sociedad barroca en la península y el resto de Europa. En
segundo lugar, el interés jesuita en desarrollar un proyecto
social y económico sostenible a largo plazo, en un marco
humano ingenuo al que se veía necesario controlar en todas
las facetas de su vida para lograr su salvación, no podía
encontrar mejor modelo espacial a implementar que el
barroco.

De esa manera, la experiencia misional implicó la
“construcción” de una sociedad barroca en pleno corazón
del continente, demarcando moral y materialmente las
jerarquías y límites necesarios para lograr el éxito de una
empresa catequizadora sostenible. Para el misionero jesuita,
este proceso de reproducción de su propia sociedad
(“mejorada”, en el sentido del acatamiento del orden)
implicó la adopción –a veces forzada– de una serie de
adaptaciones, en donde se reconoce algunos aportes
indígenas y geográficos. Sin embargo, ese esfuerzo
catequizador y productivo implicaba como resultado que
las naciones indígenas reducidas reemplacen para siempre
sus dioses y creencias, sus costumbres de alimentación y
vestimenta, su moral y su ética, su vivienda, su música, su
organización social, sus mecanismos de sobrevivencia, sus
sueños y hasta sus miedos. El sacerdote jesuita piensa y
actúa en base a una ética que justifica la imposición a todo
el espacio de una estética que controle la totalidad del
espacio, y genera entonces una espacialidad que favorece
los controles sociales necesarios para asegurar una actividad
productiva.

Pero el proyecto jesuitico no se limitaba a la propagación
de la fe. El barroco impuesto en las pampas y selvas
amazónicas tiene como propósito contribuir a  la capacidad
productiva de los reducidos, como única manera de sostener
económicamente su “salvación”. Así, la reducción, concebida
como una fábrica de almas, salvadora de hombres, se
entiende también como un gran establecimiento industrial.
El pragmatismo jesuita es capaz entonces, de construir un
espacio doblemente productivo,  espir i tual  y
económicamente, otorgando una dimensión integradora
de la vida, desconocida hasta entonces en la América
española. En ese marco, no sería aventurado señalar a las
reducciones jesuitas como las primeras ciudades industriales
de América, y probablemente, del mundo.

Estructura urbana productiva

El plano levantado por D´Orbigny en Concepción de
Moxos es ilustrativo al respecto del sentido productivo de
las reducciones mojeñas. De hecho, en ese gráfico se
evidencia el criterio productivo que complementaba al
sentido barroco del espacio. Dejando de lado la orientación
tradicional este-oeste del templo, los misioneros adoptaron
en Concepción un criterio más eficiente, desde la perspectiva
productiva. Construyeron los espacios religiosos paralelos
a la zona pantanosa del noreste y levantaron los cuarteles

202



residenciales en forma asimétrica, haciéndolos coincidir
con las plantaciones de algodón, cacao, café, caña de azúcar,
maíz y arroz.

En el plano se observa también una red de caminos
de acceso a las plantaciones, así como las divisiones claras
de las diferentes parcelas productivas. Se cuenta más de
una decena de edificaciones con fines aparentes de apoyo
a las actividades productivas, una vez que no se articulan
espacialmente con los cuarteles residenciales. Una de ellas
se encuentra en el puente sobre el Río Negro, otras cerca
o dentro de los cafetales y cañaverales, otras cerca del
algodonal oeste. Es interesante la alameda de palmeras que

es rematada en otra edificación, en el sector sudoeste.
Cinco jardines o chacras menores, bien delimitadas, se
levantan en diferentes sectores.

En Concepción, la simetría ha sido sacrificada para
favorecer la proximidad de los habitantes con la zona
productiva. Esta aplicación del eficientismo productivo,
que modifica el esquema ideal de urbanización jesuita
como el implementado en la Misión de Chiquitos, puede
entenderse perfectamente como una expresión pragmática
del sentido productivo de la Orden, capaz de modificar –o
complementar– el modelo urbanístico preestablecido, con
tal de favorecer un desplazamiento eficiente de los indígenas

203



en el interior de la reducción, lo que incrementa su
productividad. De esta manera, la reducción adquiere un
sentido muy próximo a las estancias productivas que la
compañía tenía en la región de Córdoba, con la diferencia
de que en este caso no eran esclavos negros los que realizaban
las tareas de plantío y cosecha, sino moxeños, baures,
itonamas y otros.

Como se indicó previamente, cada reducción se
estructuraba urbanísticamente en base al conjunto
arquitectónico principal (a describirse posteriormente), la
plaza y los cuarteles. En este sentido, la experiencia
urbanística de Moxos es muy similar a Chiquitos y Paraguay,
pero existen diferencias evidentes, las que se discutirán a
continuación.

Plaza con cruces y posas

La plaza era el corazón de la reducción, dominada por
la presencia imponente de la iglesia, el colegio, el campanario
y las escuelas de letras y de música. Éder remarca que “en
el centro de la reducción estaba la plaza, perfectamente
cuadrada, midiendo cada lado ciento sesenta pasos”.26 En
ella se desarrollaban todas las actividades más significativas:
procesiones, semana santa, rogativas, velorios, bienvenidas
y festejos de índole religiosa. Actúa, de hecho, como un
gran atrio.

Dando más detalles, continúa Éder indicando que
“En cada esquina de la plaza hay una cruz muy grande con
capillas para la celebración de las procesiones... En el centro
de la plaza había también una cruz, mayor que las demás,
protegida por una reja y rodeada de árboles debidamente
distribuidos...27 La cruz central, como en el caso de San
Ignacio de Moxos, podía estar “llena de incrustaciones del
brillante nácar de las conchillas de agua dulce” como indica
D´Orbigny, levantada sobre un podio y rodeada de una
varanda de madera como nos la dibuja Mercado en San
Joaquín, San José y la misma Concepción, y cerca de ella,
cuatro palmeras plantadas en cruz.

Las posas son una tipología arquitectónica propiamente
americana, tal como ya lo han abundantemente explicado
Mesa, Gisbert, Gutiérrez y otros investigadores.28 Ellas
contribuían a enriquecer el ceremonial a escala urbana,
preservando el estrecho y milenario vínculo entre el nativo
y la naturaleza, en donde hasta la llegada de los
conquistadores moraban sus dioses.

Al parecer las posas existieron en todas las reducciones
de la Misión de Moxos –no así en Chiquitos– una vez que

no solamente Éder da testimonio de ellas, sino también
Verdugo en 1760.29 El conjunto “ideal” de cuatro posas de
Concepción, una en cada esquina de la plaza, es dibujada
por D´Orbigny con relativa precisión y las ubica en la
planta general de la misión. Se trataba de simples
construcciones a dos aguas con el mojinete enfrentado a
la plaza, estableciendo una especie de ochave a la misma.
Se las reconoce como elementos puntuadores del espacio
y por ello, su rol en la conformación del espacio barroco
misional es digno de destacar. La presencia de las posas en
Moxos, y posiblemente en Chiquitos, se entiende como
una extensión de la tradición andina de iglesias con atrio
y posas, y deben verse, por lo tanto, como consecuencia de
la permanente relación de los misioneros con Charcas y
Lima.

Cuarteles residenciales

Los cuarteles eran viviendas colectivas, en donde varias
familias vivían separadas por muros divisorios transversales
dentro de un solo módulo. Estas viviendas comunitarias
les eran muy familiares a los indígenas, y es posible que los
misioneros hayan adoptado la tipología por esa razón.
Contaban con corredores exteriores en ambos lados y eran
siempre de una sola planta, todas levantadas un palmo
sobre el nivel del terreno. Se construían de la misma manera
que los templos, aunque su cubierta no necesariamente
era de teja, siendo en la mayor parte de los casos, de hojas
trenzadas de la palma predominante en la zona. Se utilizaba
también el tronco desbastado de la palma negra, colocado
a modo de capa y canal. Éder informa que las casas eran
de tabique y a veces de adobe e indica también que “cada
casa mide diez varas de altura, veinticuatro de largo y trece
de ancho, de manera que el espacio destinado a la vivienda
era de ocho varas, siendo el corredor que rodea la casa de
dos varas y media de anchura...”30 El número de cuarteles
variaba de una misión a otra, pudiendo aproximarse al
centenar en las reducciones de mayor población.31

Un aspecto importante de destacar, por el impacto
escenográfico que debía causar, es el uso del color en el
pintado de las casas y el templo. Éder indica que las casas
“se blanqueaban por dentro y por fuera; no con cal, sino
con una tierra blanquísima igual o mejor que aquella. La
base de las paredes, los dinteles de las puertas y ventanas
se pintaban con tierras de diferentes colores jaspeados, con
bastante gusto...”32

204



205

ARQUITECTURA COMO PROMOTORA DE LA FE

Cuando el misionero emprende la tarea de construir
los templos, lo hace a partir “de su propia imaginación”.33

 No tuvo otra alternativa que trasladar su experiencia
cultural espacial a la misión, simultáneamente adaptándose
e imponiéndose, pero también, permitiendo la integración
del indígena en el proceso. Para ello, “...necesario les fue
hacerse Arquitectos para fabricar templos, ... y enseñar a
los indios el oficio de carpinteros, el uso de las herramientas
y proporción del edificio en todas sus partes”.34  No
pudiendo ejecutar la tarea solo, estuvo obligado a entrenar
al indígena en todo lo concerniente al proceso de
construcción, permitiendo entonces, que éste participe
activamente en el proceso, aportando su propia experiencia
constructiva.

Precisamente por lo elemental de su formación
arquitectónica, la repetición era la opción más fácil para
el misionero y en este marco, no se podía esperar soluciones
arquitectónicas demasiado diferentes a las que él mismo
había experimentado, que eran precisamente la de los
espacios barrocos europeos, además de aquellos templos
que había visitado durante su viaje desde Lima y por
supuesto, los dos precarios templos de Santa Cruz de la
Sierra. Al respecto, cada vez más resalta la posibilidad de
que éstos últimos, la Catedral y el templo de La Merced,
hayan sido parte dinámica del proceso de definición de la
arquitectura maderera misional en Moxos y Chiquitos.

Como en todo proceso complejo y en donde participa
gran cantidad de actores, en Moxos resultó inevitable la
introducción de elementos no europeos, aportados por el
indígena a través del tiempo, y también aportados por el
propio misionero, una vez que resultó influenciado por el
entorno en el cual se desenvolvía. El “mestizaje” que sufre
el barroco europeo al reproducirse en la misión afectó tanto
la selección de alternativas, como los procesos y los
resultados, tanto lo cultural como lo religioso, tanto lo
humano cuanto lo social, lo arquitectónico y lo urbano.

Los indígenas contribuyeron decisivamente no
solamente en la construcción de los templos, sino también
en el tallado de las esculturas y relieves, en la fabricación
de los muebles, las telas, seguramente más allá del simple
aporte manual. En este sentido, al referirse al púlpito de
San Ignacio, Altamirano indica que es “...muy airoso y
entallado; y se conoce lo hábil de la gente, pues todo es
obrado por manos mismas de los indios...” y esto lo dice
a principios del siglo XVIII, cuando todavía las misiones
habrían de funcionar por más de medio siglo.35 Tampoco
hay que olvidar que los indígenas administraban, hasta la

llegada de los españoles y los misioneros, una compleja y
variada mitología, que hasta entonces había encontrado
en la cerámica una expresividad morfológica original. Esta
habilidad ya desarrollada colectivamente, sin duda debió
canalizarse después de la catequización, en la ornamentación
de los templos.

Es posible reconocer y apreciar la originalidad de las
características arquitectónicas y urbanísticas del espacio
barroco en las Misiones de Moxos, tanto en su fase jesuítica
como en su fase post-jesuítica, antes de la descaracterización
urbana que implicó la aplicación del damero, y la
desaparición paulatina de todos los templos, demolidos y
reemplazados por obras modernas que poco se relacionan
con el modelo original. Coincidiendo con otras experiencias
jesuitas hispanoamericanas, el conjunto arquitectónico
principal estaba conformado por el templo, el colegio o
casa de los misioneros, y el campanario o torre.

El templo pseudoperíptero de atrio profundo

En general el templo de cualquier reducción de Moxos
es una estructura maderera pseudoperíptera, con atrio
sexástilo a veces profundo, cubriendo una gran nave de
tipo salón, construida con muros de adobe y techumbre
sostenida por pies derechos interiores, cubierta por troncos
de palma o teja. La repetición permite inferir que estos
templos presentaban planta renacentista con presbiterio
de ángulo recto. En este aspecto planimétrico, en toda
América el barroco aparentemente encontró dificultades
insalvables para incorporar la espacialidad dinámica y
compleja que implican los muros curvilíneos, las bóvedas
ovoidales y las transparencias fenomenales profundas que
caracterizan al barroco europeo. De todas maneras, y a
pesar de la rigidez muraria, los espacios interiores
presentaban una riqueza expresiva esencialmente barroca
gracias a la exhuberancia de la ornamentación arquitectónica
(retablos y altares) y estatuaria, la riqueza polícroma de los
revestimientos y la policromía dominante.36 A pesar de
que la planta de los templos de Moxos es una solución
importada directamente, ésta sufrió modificaciones
regionales, mayores que las reconocidas en la región andina,
en dónde se aplicó literalmente.

Sistema constructivo maderero

El aporte original mojeño se reconoce primero en lo
concerniente al proceso constructivo, el sistema estructural,
la tecnología y los materiales de construcción empleados.



Todo ello se resume en un sistema estructural maderero y
no en el sistema de muro portante, de adobe o piedra, que
se aplica en la región andina. Al contrario de la zona andina,
en donde la cubierta se constituye una de las últimas fases
del proceso constructivo, en Moxos el proceso implica
levantar la estructura de columnas madereras primero,
cubrir la techumbre inmediatamente después, y sólo
entonces se procede a la construcción de los muros,
definición de vanos y enlosado del piso.

De hecho, los sacerdotes levantaron sus templos
siguiendo el mismo procedimiento constructivo que los
indígenas aplicaban en la construcción de sus chozas
originales. En una carta de 1747, el padre José Gardiel
explica el mismo:

“Todos estos edificios se hacen de diversos modos que
en Europa, porque primero se hace el tejado, y después las
paredes. Clávanse en tierra grandes troncos de madera,
labrados a azuela. Encima de ellos se ponen los tirantes y
soleras; y encima de éstas las tijeras, llaves, latas y tejado;
y después se ponen los cimientos de piedra, y 2 ó 3 palmas
hasta encima de la tierra y de ahí arriba es la pared de
adobes, quedando los troncos o pilares, que aquí llaman
horcones, en el centro de la pared, cargando todo el tejado
sobre ellos y nada sobre la pared. Esto se hace por no
haberse hallado cal en todo este territorio... Hácense en
las naves de enmedio y en donde ha de ser la pared, unos
hoyos de 9 pies de profundo y 12 ó 14 de círculo. Enlósanse
bien, y con máquinas de arquitectura meten dentro los
horcones labrados ya en forma de columnas, o cuadrados
para después aforrarlos con tablas de cedro pintadas y
doradas. Los 9 pies que quedan dentro están sin labrar, y
aún con parte de las raíces del árbol para mayor fortaleza
y se quema esa parte para que resista a la humedad...”37

La aplicación de un sistema estructural maderero tiene
que ver con varios factores condicionantes que obligaron
a su elección y aplicación, prácticamente sin que exista otra
alternativa posible. En primer lugar, la disponibilidad de
madera de excelente calidad en la región no era algo que
pudiera ignorarse, siendo su aprovechamiento algo
inevitable, considerando además la familiaridad que tenía
el indígena con la tecnología maderera, tanto a nivel del
material, sistema y proceso constructivo. Por otro lado, éste
no tenía experiencia con la piedra, generalmente inexistente
en la región y cuando existía, no poseía las condiciones
adecuadas para ser convertida en sillería estructural.
Igualmente limitante resultó la inexistencia de yacimientos
de cal, que tornó innecesaria la fabricación de ladrillo
cocido en hornos, dejando como única alternativa el uso
de adobes de barro cocido al sol, que sin ser un material

resistente, al no ser utilizado como elemento portante sino
como simple división, y ser de fácil producción, cumplía
a cabalidad con los propósitos.

Atrio y corredores perimetrales

El clima lluvioso y húmedo debió deteriorar
rápidamente los muros de los primeros edificios construidos
en el siglo XVII, lo que obligó a los sacerdotes a aplicar
una solución tecnológica de fuerte impacto formal que
protegiera a los mismos, como son los corredores cubiertos
y los atrios frontales, a veces también posteriores. La
ampliación de los faldones obligó a que sus aleros sean
sostenidos con pies derechos de madera, adicionados tanto
hacia los costados como hacia los frentes, generando un
atrio (nártex) cubierto. Así surgió el templo maderero
seudoperíptero de Moxos, de igual manera que las demás
misiones jesuíticas de Chiquitos y el Paraguay.

El atrio cubierto es una solución única en la arquitectura
colonial americana, así como el concepto de edificio
períptero (Paraguay) o semiperíptero (Moxos y Chiquitos).
Este espacio que servía de antesala de la portada, excepcional
en América, aunque motivado por el rigor del clima tropical,
debió contribuir particularmente a la escenificación de las
complejas ceremonias y rituales urbanos de la iglesia, en
donde participaba toda la población. Es, junto a las galerías
laterales, un espacio que contribuye a reforzar el sentido
barroco del espacio, al generar y expresar dinamismo y
profundidad, dramatizando la policromía de la arquitectura
y seguramente facilitando la complejidad y expresividad de
la decoración efímera de las celebraciones religiosas.

206



 Algo muy interesante y digno de destacar de Moxos
es que, a diferencia de los atrios cubiertos de Chiquitos y
Paraguay en donde sólo avanzan una crujía o intercolumnio,
en Moxos se llegó a adoptar dos y al parecer, hasta más
intercolumnios, generando un atrio cubierto que más
parecía un salón abierto con una superficie que debió variar
entre 150 y 300 metros cuadrados, capaz de albergar
centenares de fieles. Al parecer, esta solución más radical
se dio después de la expulsión de los jesuitas, particularmente
en San Ramón (ver el dibujo de Mercado), y después pudo
haberse aplicado en Trinidad y otros templos.

Portada del atrio

Otro aspecto interesante y original de Moxos, es el
tratamiento de la portada protegida por el nártex cubierto
mencionado. Los dibujos de Mercado son los que mejor
permiten reconocer las características curiosas e
indudablemente barrocas de su decoración. Tanto en la
simplicidad del tratamiento en Concepción de Baures y
en la prolífica ornamentación de Magdalena, así como en
Exaltación, San Joaquín y San Ramón, se reconoce el
mismo concepto de pilastras adosadas a modo de cirios.
Éstos por un lado sostienen el corredor maderero en voladizo
que sirve tanto para interconectar las puertas del coro como
para balcón a modo de capilla abierta; y por otro, estructuran
la decoración de la portada de la misma manera que en
un retablo.

Existe una contradicción importante entre el dibujo
de Mercado de Concepción de Baures, y el grabado que
incluye D´Orbigny en su monumental Viaje a la América
Meridional. Una vez que Mercado dibujó y pintó
personalmente el dibujo y que el grabado del naturalista
francés fue realizado por encargo en Francia a partir de
bocetos, debemos reconocer la precisión del primero.
Tampoco hay que ignorar el hecho que el francés pudo
perfectamente haber privilegiado en su boceto original el
detalle de la portada, ignorando el atrio precedente, tal
como lo hiciera años después el mismo Mercado cuando
descarta intencionalmente el atrio del templo de Magdalena
para dibujar con comodidad los detalles de la portada.38

Los corredores o galerías exteriores y el gran atrio
cubierto frente a la plaza, conforman una estructura
semiperíptera, la cual genera un espacio semicubierto que
mientras protege eficazmente a los muros de adobe de la
lluvia y a los fieles del sol tropical; contribuye a la integración
volumétrica de los templos con la fábrica urbana en su

conjunto. El sentido dual de estos espacios, al reproducirse
en las demás edificaciones de la misión, establece un sentido
de unidad a todo el conjunto.39

El interior de los templos exige una consideración
importante, especialmente en lo que concierne a las “tres
naves” que tanto mencionan los cronistas, sean misioneros
u oficiales reales o de gobierno. De hecho, la solución
espacial interna de Moxos, Chiquitos y Paraguay se encuadra
mejor en el concepto de nave salón, muy común en el
centro de Europa y bastante popular en el barroco.40 Desde
una perspectiva arquitectónica, las dos hileras de columnas
madereras no necesariamente implican una subdivisión
del espacio interior en tres naves, como popularmente se
lo puede interpretar. La percepción del espacio en estos
templos es total y no fragmentada, como ocurriría con una
edificación levantada con pilares de ladrillo interiores y
nave central de mayor altura con claristorio levantado sobre
naves laterales de menor elevación.

En Moxos, así como en Chiquitos, sólo hay un gran
espacio. Las columnas interiores sólo están allí porque
tecnológicamente eran necesarias para lograr una capacidad
funcional suficiente para que las dos mil o tres mil almas
puedan caber en su interior. De haber existido los medios
tecnológicos para salvar la luz del ancho del templo sin
apelar a columnas intermedias, sin duda que se hubiera
construido así. En otras palabras, las columnas interiores
fueron el producto de una limitación tecnológica y no la
consecuencia de un ideal arquitectónico, que por el
contrario, buscaba más bien lograr la unidad y la integración
espacial.

El modelo original, el punto de partida de los templos
de Moxos, pudo haber sido el segundo templo de Loreto,
inaugurado en 1691 luego del éxito de la primera fase de
catequización. Altamirano lo describe como siendo “... de
adobes crudos... su medida, ciento ochenta pies de largo
y su latitud de sesenta pies geométricos; de tres naves,
entablado con madera de cedro, su techumbre bien labrada.
Tiene cinco altares cuyos tabernáculos se van haciendo
labrados con toda curiosidad; y en particular el altar mayor
con retablo igual a la capacidad del testero que termina el
presbiterio de la Iglesia, tan cabal en sus medidas y
entablados con sus nichos, columnas, cornisas y arquitrabes
como pudiera el maestro más inteligente y experimentado
hacerlo”.41

Al lado de la gran nave, se levantaban otras salas,
también descriptas por Altamirano: “...la sacristía que está
inmediata al templo (es) bien capaz, con alacenas suficientes
para guardar los cálices consagrados y la boxilla toda que
sirven a los santos sacrificios y al adorno especial en las

207



208



fiestas más solemnes...” y más adelante dice que “...hay otra
pieza menor que la sacristía y más curiosa en medio de la
cual está la pila Bautismal con el sumidero necesario para
desaguarla cuando convenga. Dicho bautisterio tiene inserta
en la pared otra alacena cerrada con llave, dónde guardan
las alhajas ordinarias para los bautismos... En dicha alacenita
se guarda también las alhajas que sirven según el ritual de
España en los matrimonios y velaciones.. .”4 2

Gracias a las donaciones de Charcas y Lima al comienzo
los templos de Moxos estaban bien provistos del material
necesario para sus ceremonias y rituales, notablemente más
complejos que los actuales. Altamirano indica que estaban
“...sus Iglesias bien alhajadas con ornamentos ordinarios
y ricos de todos colores y con lámparas bien grandes y
curiosas, blandones y candeleros. Ultra de los cálices,
custodias, prijides y vinagreras con salvillas, todo hecho de
plata y aún ramos del mismo metal...”43

La ornamentación arquitectónica del templo debió
sustentarse en el tallado barroco (fuste salomónico) de las
columnas interiores y exteriores, tal como nos las dibuja
Mercado en el atrio de Exaltación; o en su defecto, pudieron
ser de fuste simple, apenas ochavado, como se percibe en
San Joaquín y Trinidad. Aunque los dibujos de Mercado
no los muestran, por su poca precisión y distorsión de
perspectiva, no debe descartarse el uso de arcos de arriostre
entre columnas, tal como las vemos en Chiquitos. De
hecho, cuando D´Orbigny escribe que la iglesia de
Magdalena “...es muy amplia, construida en el gusto gótico...
y pertenece al estilo más florido de la Edad Media...” no
se puede dejar de pensar en las fotografías de Plácido
Molina de la desaparecida iglesia de San Ignacio de
Chiquitos. Para la primera mitad del siglo XIX, cuando el
francés visita las misiones, la historia del arte y la arquitectura
estaban en pañales, y hasta un erudito como D´Orbigny
podía confundirse entonces. Mesa y Gisbert ya alertaron
sobre esta evidente confusión.44

Por otro lado, el contacto permanente de los misioneros
con Lima permitió a los templos adornarse con gran
cantidad de objetos adquiridos en los viajes. El P. Diego
Francisco Altamirano indica que (El Padre Marban) “...volvió
del Perú con provisión de alhajas, que de limosna adquirió,
conducentes al adorno de las Iglesias, que liberal repartió
entre todas...” para posteriormente indicar que “... para
proveer de ornamentos a las Iglesias concurrieron los
Rectores de los principales Colegios, cuales son el de San
Pablo, del Cuzco, de Chuquisaca y Potosí...”45 Tal aporte
de Charcas y Lima no se limitaba a unos cuantos adornos,

sino que implicaba cantidades significativas de materia
prima, además de grandes esfuerzos económicos y de
transporte. El mismo Altamirano indica que “...desde que
se comenzaron estas reducciones de los Moxos, año de
1675 hasta el presente, tiene gastados más de cien mil
pesos, así en los costosos viáticos de los sujetos a los Moxos,
que desde Lima son 600 leguas, como en ornamentos
para las iglesias, cálices, píxides, custodias, lámparas,
imágenes de talla y pincel, guiones con sus cruces de plata,
pálios, vestuario, sustento de vino y harina para las misas,
chaquiras, cuchillos y demás donecillos para el atractivo
y conversión de los indios...”46

Con el tiempo, Moxos fue capaz de producir sus
propios adornos. En este sentido, fue extraordinariamente
importante el aporte de un grupo de misioneros
centroeuropeos, entre los que destacan el germano Padre
Borinie, los bávaros Adalberto Martereer y Franz Faltik,
Juan Reher de Praga, Francisco Javier Durheim, de Augusta
y Juan Bautista Koening. Aunque no se conoce exactamente
las fechas en las que estuvieron trabajando en Moxos, lo
debieron hacer entre 1716 y 1767, construyendo los templos,
tallando retablos, esculturas y platería, construyendo
muebles, y pintando murales y cuadros religiosos.47 Así
como Martin Schmid marcó el espacio barroco en las
Misiones de Chiquitos, este grupo de arquitectos y artistas
definió el barroco en Moxos, llamando poderosamente la
atención la atención de viajeros como D´Orbigny, quien
creyó, erróneamente, que las excepcionales esculturas de
San Pedro de Moxos eran “...estatuas de madera esculpidas
e Italia por los mejores maestros del siglo pasado...”48

D´Orbigny remarcó que “...por sus monumentos,
por el número de las estatuas de santos, por las joyas que
adornaban a sus vírgenes y niños Jesús, por las planchas
de plata que decoraban sus altares y, más que nada, por
las hermosas tallas de madera de su iglesia, San Pedro no
tardó en rivalizar no sólo con las catedrales de Europa,
sino también con las más ricas iglesias del Perú. Cuando
entregaron la misión a los curas, después de la expulsión
de los jesuitas en 1767, inventariaron en ella 80 arrobas
(casi 1.000 kilos) de plata maciza...” (Tomo IV, pág.
1476)...”49

Existen algunas referencias a las ventanas y vidrios de
estos templos. Al referirse al crucero del templo de San
José, Altamirano indica que sus ventanajes “aclaran y
hermosean” la iglesia. Por su parte, Mesa y Gisbert indican
que los vidrios del templo de Trinidad llegaron desde
Cochabamba en 1767.50

209



Colegio de doble columnata maderera

El colegio y el templo se construían uno al lado del
otro y definían todo un sector de la gran plaza. Generalmente
se construían simultáneamente pero a veces el colegio se
construía antes que el templo.51 Se trataba de un edificio
multipropósito, con grandes salas que servían
indistintamente de depósito, comedor, vivienda de
misioneros, talleres y hospital, generalmente se construían
transversales al templo y de una sola planta, aunque hay
algunos de dos plantas como el de las misiones de
Concepción, Magdalena y San Ramón, ésta última fundada
después de la expulsión de los jesuitas. La disposición es
completamente diferente a la de Chiquitos, en dónde se
construía paralelamente al templo. Esta diferencia
posiblemente se manifestó por influencia del modelo de
disposición de los cabildos altoperuanos.

 El plano que levantó D´Orbigny en Concepción, así
como los dibujos de Mercado, permiten reconocer las
características de la casa de los misioneros. Las habitaciones
se construían alrededor de uno o dos patios, compartiendo
los fondos con la iglesia, en lo que debió ser el huerto de
los misioneros. Al igual que los templos, estaban rodeados
de corredores cubiertos o galerías exteriores, inclusive dentro
de los patios. Es posible reconocer en los dibujos cierta

ornamentación en las fachadas, ventanas balaustradas de
arco adintelado, portón principal en planta baja y puertas
en la planta alta, cuando ésta existía.

Campanario de adobe y madera

No son mencionados en las crónicas coloniales, pero
sin duda debieron existir desde entonces, una vez que las
campanas han jugado un rol importante en la definición
de la vida misional, llamando a la oración, a misa, al
velatorio, a la procesión, a la defensa y hasta al amor. Lo
que primero se destaca de los ejemplos mojeños es la
presencia de balconajes varandados, que sugieren su uso
como puestos de observación o algo parecido.

Mercado nos permite reconocer sus cualidades mejor
que cualquier otro. De hecho, dibuja cuatro de ellos:
Magdalena, Concepción, San Joaquín y San Ramón, estos
dos últimos post-jesuíticos (San Joaquín se trasladó en
1796). Los dos primeros presentan tres cuerpos, con el
primero de base mayor y el tercero menor. Entre cada
cuerpo existe un pasamanos, aprovechando la diferencia
de anchura. En los dos casos, las campanas se encuentran
en el tercer y último cuerpo, cubierto con techo piramidal
de cuatro aguas, en cuyo vértice se ubica una cruz. En el
caso de Magdalena se trata de una edificación de gran
altura, aparentemente más alta que la cumbrera del templo.

El campanario de San Joaquín es el de menor
envergadura aparente (hay que dudar de las proporciones
de Mercado) y cuenta con sólo dos cuerpos, pero siguiendo
la misma lógica estructural de los anteriores. Por su parte,
el de San Ramón, el más nuevo de los tres, es también el
de mayores dimensiones y complejidad. Se trata de una
estructura de cuatro cuerpos que necesariamente debió
superar con creces la cumbrera de su templo. El último
cuerpo parece haberse resuelto con balcones en voladizo
colgados de la cubierta.

El abalconamiento de los campanarios no solamente
sugiere su utilización como puestos de control u observación,
que aprovechaban la larga visualización que permite la
planicie mojeña, sino que también pudieron ser
aprovechados como puestos de control interno en la
comunidad. Es también legítimo imaginar a estos balcones
ocupados por quienes participaban de las diversas
festividades religiosas, contribuyendo a la escenografia
barroca de la época. De esta manera, los campanarios
mojeños coinciden con los dos criterios de intervención:

210



211

el industrial y el religioso, y se entienden desde ambas
perspectivas.

CONCLUSIONES

En general, la manipulación teatral de la realidad que
supone la construcción del espacio misional en Moxos, fue
básicamente inf luenciado por dos preocupaciones
articuladas y complementarias entre sí: la espiritual y la
productiva. Mientras la primera se concentraba en la
catequización permanente de los indígenas, y para ello
construyó y estructuró un espacio capaz de recordar
sistemática y permanentemente la presencia de la divinidad
en la misión; la segunda preocupación fue capaz de modificar
y complementar la estrategia urbanística adoptada, con tal
de lograr una mayor eficiencia productiva.

De todas maneras, el sentido espiritual y el interés
productivo, si bien se complementan, en ningún caso
pueden interpretarse como dos dimensiones paralelas
igualmente significativas. Sería injusto pretender que los
misioneros valoraran equitativamente a esas dos
preocupaciones, pero es también cierto que comprendían
la necesidad de convertir su proyecto en una experiencia
sostenible.

Un segundo par de influencias contribuyeron a
determinar el resultado misional material. Estas son la
cultura indígena y la geografía mojeña. Lo indígena
incorporó diferentes procesos constructivos (sistema

maderero y cubierta) y elementos espaciales (cuarteles) y
al mismo tiempo confirmó el uso de otros (plaza, calles y
avenidas) al serles familiares. Como resultado de esa
amalgama de influencias recíprocas, se destacan cinco
características como particulares a Moxos, diferentes a la
arquitectura maderera de Chiquitos y Paraguay. Primero,
la plaza con posas y cruces puntuadoras y jerarquizadoras
del espacio central; segundo, el atrio profundo del templo,
con dos o más crujías semicubiertas; tercero, la decoración
con pilastras-cirios en las portadas; cuarto, la disposición
del colegio en frente abierto hacia la plaza y transversal al
templo, y quinto, la definición de los campanarios con
balcones, cualquiera haya sido la función de éstos.

Se puede afirmar que las peculiaridades de la
arquitectura y el espacio urbano construido originalmente
en las misiones de Moxos permiten reconocerlas como una
experiencia cultural material que va más allá de ser
reconocida como variante regional más precisa del barroco
en América (“barroco misional”, “barroco amazónico”,
“barroco maderero”, “barroco mestizo”), pudiendo
simplemente calificarse como urbanismo y arquitectura
misional mojeña.

En síntesis, en Moxos el barroco fue un instrumento de
catequización y también un incentivo a la producción, lo que
es equivalente a decir que en las reducciones mojeñas hubo
tanto un barroco religioso como un barroco industrial, ambos
desarrollados con la sofisticación y la sistematización propias
del espíritu integrador y articulador del misionero jesuíta.



NOTAS Y BIBLIOGRAFÍA

1 Sobre las obras hidráulicas construidas por las culturas precolombinas
en la sabana beniana ver Denevan, William, La geografía cultural
aborigen de los llanos de Moxos (La Paz: Juventud, 1980).

2 Block, Davis, “La cultura reduccional en los llanos de Mojos” en
Historia Boliviana (Sucre: 1997) pág. 41. (Citado por Calmotti, op.
cit. pág. 152, Nota N° 2).

3 Sobre la labor de Roth en Chiquitos ver Limpias Ortiz, Victor Hugo,
“Hans Roth Merz: el arquitecto de la selva” en Revista Fundación
Cultural Banco Central de Bolivia N° 10 (La Paz: enero-marzo 2000)
pp. 7-13.

4 Incluye interesantes fotografías del arte mojeño Becerra Casanovas,
Rogers, Retablos coloniales del Beni (Santa Cruz: 1985). Por su parte,
en la pág. 80, Carvalho Urey, Antonio, Visión del Beni (Trinidad:
1978) incluye una fotografía de restos de columnas.

5 Parejas Moreno, Alcides, Historia del Oriente Boliviano: S. XVI y XVII
(Santa Cruz: UAGRM, 1980) pág. 89.

6 García Recio, José María, “Los jesuitas en Santa Cruz de la Sierra
hasta fines del siglo XVII: la actividad misional y sus limitaciones”
en Historia y Cultura N° 16 (La Paz: octubre, 1989) pp. 20-40.

7 Ibid. pp. 20-40.
8 Block, David, La Cultura Reduccional de los Llanos de Mojos (Sucre:

Historia Boliviana, 1997) pag. 107.
9 Ver los capítulos correspondientes a la economía misional en Block,

Ibid. 107-123 y en la “Introducción” de Josep Barnadas al libro del
Padre Éder, Francisco J., Breve Descripción de las reducciones de Mojos
(c.1772; Cochabamba, 1985) pp. LVII.

10 Block, Ibid. 115 y Barnadas, Ibid. LIX.
11 Block, Ibid. 114-115.
12 Mientras Block indica (Ibid. pág. 116) el déficit, Barnadas cita a

Aimeric indicando el notable excedente (Barnadas, Ibid. pág. LVIII).
13 Block, Ibid. 117 y Barnadas, Ibid. pág. LVIII.
14 Según Barnadas, Ibid. pág. LVIII, citando a Cushner (1980: 41).
15 Block, Ibid. 118.
16 Block, Ibid. 120-121. Block compara esta cantidad con los 17.314

pesos que demandaba la administración del Obispado de Santa
Cruz.

17 Block, Ibid. 123.
18 Page, Carlos, El Camino de las estancias (Córdoba: Comisión del

proyecto, 2001) pág. 116.
19 Block, Ibid. 106-107.
20 Moreno del Rivero, Gabriel René, Catálogo del Archivo de Mojos y

Chiquitos (Santa Cruz: El Mundo, 1986). pág. 169-170.
21 Chávez Suárez, José, Historia de Moxos (La Paz: Don Bosco, 1986)

2d. Edición. Pp. 304-306.
22 Gutiérrez da Costa, Ramón y Gutiérrez Viñuales, Rodrigo, “Territorio,

Urbanismo y Arquitectura en Moxos y Chiquitos” en Querejazu,
Pedro (Editor) Las Misiones Jesuíticas de Chiquitos (La Paz: Fundación
BHN, 1995) pp. 305-394.

23 Las motivaciones conceptuales de estos aspectos, se las analiza en
detalle en Parejas Moreno, Alcides y Suárez Salas, Virgilio, Chiquitos:
Historia de una Utopía (Santa Cruz: UPSA, 1992).

24 D´Orbigny, Alcide, Viaje a la América Meridional (La Paz: IFEA,
2002); Tomo IV, pág. 1479-80. Tomo IV, pág. 1433 para la primera
cita, y pág. 1437 para la segunda.

25 Sobre estos aspectos del urbanismo indígena, ver Limpias Ortiz,
Víctor Hugo, Santa Cruz de la Sierra: arquitectura y urbanismo (Santa
Cruz: UPSA, 2001) pág. 16-17 y notas n° 15, 16, 17 y 19 del Capítulo
1, y también Limpias Ortiz, Victor Hugo. “Arquitectura del Barroco

Misional en Moxos” en Barroco Andino (La Paz: Unión Latina,
2003) pp. 161-174.

26 Éder, pág. 357. Esta medida equivale a poco más de 120 metros.
27 Éder, Ibid. pág. 357.
28 Ver Mesa, José y Gisbert, Teresa, Iglesias con atrio y posas en Bolivia

(La Paz: ANCB, 1961), Monumentos de Bolivia (La Paz: Gisbert, 1978;
2002), Arquitectura Andina (La Paz: Embajada de España en Bolivia,
1985; 1997) y Gutiérrez, Ramón, Arquitectura y Urbanismo en Iberoaméri-
ca (Madrid: Cátedra, 1983).

29 Éder, op. cit. pág. 357. Según Nota 19 del editor.
30 Éder, op. cit. pág. 355.
31 Moreno. op. cit. pág. 68.
32 Éder, op. cit. pág. 356.
33 Ver Mesa, José y Gisbert, Teresa, Monumentos de Bolivia (La Paz:

Gisbert, 2002). “... en Trinidad... la iglesia fue ideada por Barace
“de su propia imaginación”, citando al P. Diego Eguiluz en su Historia
de la Misión de Moxos, c. 1700  (Lima: 1884).

34 Altamirano, Diego Francisco, Historia de la Misión de los Mojos (c.
1710; La Paz: IBC, 1979). Pág. 72.

35 Altamirano, Historia ... op. cit.. Pág. 76-77.
36 Al respecto de la necesidad de entender el barroco americano bajo

criterios diferentes del europeo, ver Gutiérrez, Ramón, Arquitectura
...op. cit. pág. 104-105.

37 Ver Roth, Hans, “Lo que entonces sucedió” en  Bösl, Antonio
Eduardo, Una Joya en la selva boliviana (Concepción: 1987) pág. 35,
citando a Furlong, G., José Cardiel, S.J. y su Carta-Relación de 1747,
1953, pág. 154.

38 Ver D´Orbigny, op. cit.
39 Sobre el tema, ver el análisis exhaustivo que hace Ramón Gutiérrez

en Arquitectura ...op. cit. pág. 211-213
40 Un ejemplo temprano de templo tipo salón es San Juan Bautista

de León, Nicaragua, de 1547, cuyo tratamiento interior maderero
es muy similar al de los templos de Moxos y Chiquitos.

41 Altamirano. Historia ... op. cit.. Pág. 72-73.
42 Altamirano, Ibid. pág. 73-74.

43 Altamirano, Ibid. pág. 98.
44 Mesa, Monumentos...  Pág. 263; y para la cita de D´Orbigny ver

Viaje... op. cit. Tomo IV, pág. 1441.
45 Altamirano, Ibid. Pág. 202 para la primera cita y pág. 100 para la

segunda.
46 Ver “Breve Noticia de las Misiones de Moxos” en Altamirano. Ibid.

pág. 216.
47 Éder, Ibid. Pág. 358 con las Notas 21 y 23. Ver también a Mesa, José

y Gisbert, Teresa, Monumentos de Bolivia (La Paz: Gisbert, 2002).
pág. 263, comentarios sobre Martereer; y sobre los demás, en la pág.
267. Ver también el trabajo de Franca Calmotti “La actividad del
hermano Adalberto Martereer en las misiones de Mojos” en Festival
Internacional de Música “Misiones de Chiquitos”: III Reunión Científica
(Santa Cruz: agosto, 2000) pp. 151-176.

48 D´Orbigny, op. cit. Tomo IV, pág. 1479-80.
49 D´Orbigny, op. cit. Tomo IV, pág. 1476. José de Mesa y Teresa Gisbert

indican, a nuestro entender con acierto, que el viajero francés no
sabía de la existencia de tantos misioneros expertos y por lo tanto,
atribuyó a italianos las piezas que vió en San Pedro. Ver Mesa,
Monumentos..op. cit.  pág. 263.

50 Altamirano. Historia ... op. cit., Pág. 77 y Mesa, op. cit., pág. 262.
51 Caso de Concepción de Baures, según Altamirano, op. cit., pág. 134.

212







s posible que Huamán fuera un asiento
indígena prehispánico que luego sirvió de
base al pueblo producto de las reducciones
ordenadas por Toledo en 1570-80. En 1551

ya se menciona en las actas del Cabildo “la calle que va
hacia lo de Guamán” y en 1558 en la concesión de una
“chacra camino de la mar” a Juan Gallego se menciona
como uno de sus linderos de “palyzada que tiene el prinzipal
Guamán”.

Huamán a través de los siglos XVI y XVII, fue pueblo
muy activo y estuvo íntimamente ligado a la vida de la
ciudad. Las labores de su gente se repartían entre la pesca
y la agricultura; la primera era intensa y de ella se surtía
Trujillo. Con este motivo surgieron dificultades entre el
Cabildo de la ciudad y los indios pescadores, quienes
alrededor de 1600 se quejan al Virrey que se les obliga a
traer el pescado que colectan y venderlo a precios señalados.
Este falló en sentido que los indios de Huamán siguieran
trayendo el pescado a Trujillo pero que se les dejara en
libertad en cuanto a la venta y precios.

Las reducciones se efectuaron no sin resistencia de los
indios que deseaban permanecer en su anterior sistema y
modo de vivir. La instrucción religiosa, que era parte
fundamental de la vida virreinal, se impartió por los
doctrineros y se sabe que Huamán formó un anexo de la
Parroquia de Moche, encargada de los Mercedarios.

La actual fisonomía actual de esta iglesia data de la
segunda mitad del siglo XVII. Así resulta de compararla
con los términos del contrato por el que dos benefactores
de la obra encargan en 1675 al maestro ensamblador Martín
Ximénez para hacer “la obra de la iglesia de dicho pueblo
de Guamán, en la forma siguiente: todo el cuerpo de la

dicha iglesia de tixera, una sesma de peralte, una tercia de
luz, su cinta y saetino que haga cuadro su tabla, con que
tan solamente se me den... las paredes hechas, lo que
demandare el arco”. Este contrato, uno de los más
esclarecedores de la carpintería de lo blanco trujillana,
pone en evidencia como eran las cubiertas, para la segunda
mitad del siglo XVII, de muchas iglesias de la región costera
del Perú.

Como se ve, el maestro pide que antes de iniciar su
obra estén levantados los muros “lo que demandare el
arco”; se refiere al arco triunfal que separa el presbisterio
de la nave y que generalmente produce una mayor altura
en el primero respecto a la segunda. La cubierta sería de
“tixera” o sea par y nudillo, con tablas cuya unión cubre
la “cinta y saetín”, produciendo estructurales y decorativos
cuadrados en los faldones y el harneruelo. Aparentemente
la nave de la iglesia se edificó entera, al darse las paredes
hechas, aunque es posible que como en otros casos, se
aprovechasen los cimientos o parte de los muros de la
primitiva estructura.

Dentro del contrato el pago resulta curioso: Ximénez
recibiría por su trabajo “dos negros bosales, de la partida
congos, marcados con la marca del margen sobre la espaldilla
derecha, de edad de 25 años poco más o menos...”

De fecha anterior o cercana a esta cubierta de la nave
serían dos bóvedas de arista en ladrillo que cubrían una el
presbiterio y la otra un espacio anterior, quizá pensado
para crucero, aunque, dada su posición nada frecuente en
las naves principales de las iglesias trujillanas, podrían
también ser resultado de la moda de bóvedas de
mampostería que surge en la ciudad durante las últimas
décadas del XVII y dura hasta el sismo de 1759. Este

215



“arruinó casi del todo” la iglesia “hermosa y decente”,
informa Feijoó. La reconstrucción subsecuente a esta
catástrofe debe de haber mantenido gran parte de la
fisonomía anterior del templo y sido ejecutada con prontitud
ya que éste no se halla mencionado en la relación del
Obispo Martínez Compañón señalándolas iglesias hechas
de nuevo o refaccionadas durante su episcopado.

La planta de Huamán no ha experimentado a través
de los siglos mayores modificaciones y pertenece al extenso
grupo de iglesias o parroquias de indios de la etapa
renacentista que se extendió por todo el Perú: el tipo de
nave alargada, algunas veces con ábside achavado, muros
de adobe y cubierta de madera de par y nudillo. Un arco
triunfal separaba la estrecha y alargada nave del presbiterio,
cuya altura era mayor, produciendo la característica silueta
lateral de techo quebrado, que aún puede verse en la sierra
y el altiplano. El cambio de gustos, los sismos que han
azotado cubiertas de madera en climas húmedos, son
responsables de que pocas de estas iglesias de la costa se
puedan encontrar conservando su forma y estructura
originales.

En cuanto a la cubierta, en fotografías de H. Brünning
(1896), se aprecia claramente las dos aguas que corresponden
a una estructura de par y nudillo, sin que sea la que se
levantó en 1675 por el contrato ya citado o uno posterior.
En otras vistas de 1958, esta cubierta ha desaparecido, mas
no la clara impronta de su estructura al empotrarse en el
hastial de fachada y cubo de la cúpula.

Por el estilo, tanto las torres como las cúpulas son muy
posteriores. En cuanto a las primeras, no se hallan integradas
a la planta, siendo usual que las iglesias renacentistas y del
XVII carecieran de campanario o tuvieran espadañas.
Probablemente levantadas durante la segunda mitad del
XVIII, las torres se inspiran en otras iglesias de la ciudad;
los cubos son obviamente copia de La Compañía de Jesús,
que cuando se hallaba en su esplendor debió ser iglesia
admirada. Los campanarios que en este caso son cuadrados,
copian los de la Catedral en sus rasgos generales, aunque
omiten algunos detalles como el tambor octogonal que
precede a las cúpulas.

En cuanto a la cúpula, su trazo y proporciones no
concuerdan en absoluto ni con la planta rectangular del
espacio interior que cubre, ni con la volumetría exterior.
Es de quincha, estructurada en gran parte con madera
aserrada y al interior se han improvisado una pechinas para
disimular la desadaptación. Es obra posiblemente de fines
del siglo pasado, apreciándose ya en fotografías de 1896.

Sin embargo, lo más importante de la iglesia de
Huamán como ya señalaba Wethey, es la portada de pies
de la iglesia que se abre a la plaza, donde se conjugan una

vez más los elementos indígenas e hispánicos para crear
una de las más hermosas obras de la arquitectura virreinal,
donde se cumple lo señalado en estudios dedicados al tema:
La persistencia del arcaísmo como elemento formal y previo
hacia el arte mestizo del siglo XVIII. La fachada es como
composición arquitectónica, muy sencilla y gemela en su
trazo a la de Santa Ana de Trujillo.

En el siglo XVIII, sin duda después del terremoto de
1759, se añade la decoración que actualmente tiene la
portada y que ostenta claramente los caracteres del llamado
“estilo mestizo” o barroco andino, que se desarrolla
fundamentalmente en la zona de las tierras altas: Cajamarca,
Arequipa, orillas del lago Titicaca, La Paz, Potosí. Consiste
en la ornamentación con mano de obra indígena sobre las
estructuras arquitectónicas europeas e inclusive muchas
veces temática de flora y fauna nativa como monos, papayas,
kantutas, chinchillas, vizcachas, etc. y otros de la etapa
manierista como el águila bicéfala, la sirena, mascarones
y el “hombre verde”.

En la portada de Huamán aparecen algunos de los
temas antes mencionados. Obvio es decir que la temática
religiosa continúa con su simbolismo y significación a través
del mestizo, como lo había sido durante el renacimiento
y el barroco. Aquí esta temática está representada por: El
apóstol Santiago Matamoros, titular de la iglesia, San Pedro
Nolasco, San Ramón Nonato y un Papa también mercedario
en las hornacinas del primer cuerpo: Cristo Niño y San
Juanito en las superiores y en la de remate, la Virgen de la
Merced con cautivos, a la que rinden veneración ángeles
portadores de flores. En el friso aparecen ángeles tenantes
y “vestas” alternados y los tenantes se repiten en la cornisa
del frontón de remate del hastial. La rosca del arco de la
puerta lleva querubines y en las enjutas de éste aparece el
tema que le da especial interés y valor al conjunto: dos
sirenas tocando guitarra.

El tema de la sirena, ya estudiado por varios autores,
se da en muchos monumentos del sur del Perú y Bolivia,
como uno de los de mayor valor simbólico en el arte
virreinal. Por el contrario, en México y otras partes de
iberoamérica, la sirena es escasa o no aparece en la
decoración. La sirena es tema antiguo de la simbología
europea, cuyos orígenes se remontan a la Grecia arcaica;
de allí pasó al mundo clásico y de éste al cristianismo
medieval, que lo transmitió al renacimiento, viniendo luego
a culminar en el barroco mestizo del XVIII en tierras del
virreinato peruano. Como es sabido, de acuerdo a los
tratadistas de símbolos y emblemas del manierismo, la
sirena es símbolo del mal y del pecado. Con su doble
apariencia de bella mujer de la cintura para arriba y de pez
hacia abajo, emite música y cantos subyugantes que atraen

216



a los navegantes y cuando estos embelesados acuden al
llamado de la belleza exterior, son desengañados por el
monstruo cuya parte inferior es cola de pez. También se
han realizado estudios sobre un origen indio paralelo al
europeo, para la sirena.

El simbolismo completo de las portadas mestizas del
XVIII es difícil de interpretar, especialmente en nuestra
época, que se halla alejada del pensamiento, ideas y
significado de la cultura barroca. En esta portada se aprecian
dos planos: el terrestre limitado al primer cuerpo y el celeste,
en el segundo. En la parte terrestre se hallan entre columnas
los santos mercedarios y el apóstol Santiago, sustentando
el edificio de la iglesia; a los costados del arco y recostada
sobre el mismo están las sirenas, que tientan a los mortales
y que también representan a la nueva Era, causante del
pecado. En el friso del orden están los ángeles que sostienen
el mundo celeste y en el segundo cuerpo se repiten
sosteniendo al empíreo en que se hallan Cristo y San Juan,
teniendo por remate a la Virgen de La Merced. María
triunfa sobre el pecado, es la antítesis de Eva, la sirena y
hacia ella converge toda la composición. Las vestas del friso
son también símbolos de María. Sobre tres de las cinco
pirámides que coronan la portada, se han colocado tallas
de madera que al parecer representan la Fe, la Esperanza
y la Caridad. Por su avanzado estado de deterioro, es difícil
precisar su época.

La portada de Huamán es estilísticamente heredera
del mestizo cajamarquino. Así lo indica la disposición
general y características de la ornamentación: los santos en
las hornacinas y los ángeles en San Antonio y Belén de
Cajamarca que son sustituídos por las sirenas de Huamán.
El segundo cuerpo de San Antonio y Belén, con sus
esculturas únicas, se hallan representadas en Huamán con
idénticos elementos. La hornacina superior, fuera del
conjunto arquitectónico repite lo que existe en la ciudad
de la sierra.

Por supuesto que al no ser abundante la piedra, todos
los altorelieves de la decoración de Huamán son de argamasa
de cal, yeso y arena, sobre el muro de soporte de estructura
mixta de adobe y ladrillo, siendo de este último las columnas
y molduraciones. Debajo de la pintura reciente, que presenta
en blanco el orden y relieves sobre fondo celeste y antes
amarillo, subsiste la rica policromía original, que además
del blanco y negro, combina los colores tradicionales rojo
almagre, amarillo oropimente y azul añil.

La iglesia de Huamán, con la decoración de su gran
portal, es el único ejemplo de estilo mestizo religioso en la
costa peruana. Joya del arte indígena de su época entroncado

en las orillas del Pacífico con las estructuras  y modelos
hispánicos.

CONCIERTO, MARTÍN XIMÉNEZ CON LORENZO
DE FIGUEROA Y JUAN LÓPEZ
Leg. 234 - Fol. 132  vta. Vicente Salinas, 1675.

Sepan cuantos esta carta vieren como yo Martín
Ximénez, maestro ensamblador, vecino de esta ciudad de
Trujillo del Perú, otorgo que soy concertado con el Alférez
Juan López y Lorenzo de Figueroa, residentes en esta ciudad,
que están presentes; en tal manera que tengo de ser obligado
que para el día fin del mes de Abril, próximo venidero de
este presente año que estamos en 1675, daré acabada y
hecha por mis manos, a satisfacción del Reverendo padre
Prebendado, Fray Roque de Mesa, cura y vicario del pueblo
de Guamán, de la jurisdicción de esta ciudad, la obra de
la iglesia del dicho pueblo de Guamán, en la forma siguiente:

Todo el cuerpo de la dicha iglesia de Tixera, una sesma
de peralte, una tercia de luz, su cinta y saetino, que haga
cuadro su tabla; con que tan solamente se me den por el
dicho Padre Fray Roque de Mesa, las paredes hechas, lo
que demandare el arco; en la cual dicha obra me obligo de
poner mis manos y los peones y herramientas necesarias,
y lo comenzaré desde hoy día de la fecha de esta escritura,
sin alzar mano de ella hasta que se acabe. Por cuyo trabajo
y ocupación que he de tener, los dichos alférez Juan López
y Lorenzo de Figueroa me han dado, y de ello confieso
haber recibido, realmente y con efecto, dos negros bosales,
de la partida des casta congos, marcados con la marca del
margen sobre la espaldilla derecha, de edad de 25 años
poco más o menos, de que me doy por buen contento y
entregado a mi voluntad y porque su entrega y recibo de
presente no parece de presente, renuncio la ecepción y
leyes de la entrega y prueba del recibo como en ellas se
contiene; y si por mi parte no cumpliere lo suso dicho,
cumplido que fuere el dicho plazo, me obligo a devolver
y entregar a los dichos alférez, dichos dos negros, y consiento
y tengo por bien, me los puedan quitar y sacar de mi poder
(–––), en la ciudad de Trujillo del Perú en 20 días del mes
de febrero de 1675.

Martín Ximénez

Lorenzo Figueroa   ante mí
Juan López             Vicente Salinas

217



218

LA PORTADA

En el intercolumnio se ubican hornacinas
con imágenes de Santiago y un Papa mer-
cedario.

Las sirenas con guitarra ubicadas en las
enjutas, se aprecian los ángeles en la rosca
el arco.



PLANTA

219









1. LA COLECCIÓN PLATENSE

rocedentes de la Sala Capitular de la
Catedral de La Plata, hoy Sucre1 (Bolivia),
y de la Biblioteca del Oratorio de San
Felipe Neri de la misma ciudad (Colección

Julia Elena Fortún), dos conjuntos de manuscritos fueron
reunidos en la colección musical del Archivo y Biblioteca
Nacionales de Bolivia (ABNB). Esta colección es uno de
los más valiosos repositorios musicales en número y en
calidad de todo el continente.2 Preserva alrededor de mil
trescientas obras polifónicas, buena parte de las cuales están
en castellano y unas pocas en italiano. Las demás son piezas
litúrgicas en latín.

Por las fechas que llevan, los manuscritos son testimonio
de un arco temporal de va desde la década de 1680 hasta
la de 1820; los que corresponden a los primeros años del
siglo XIX constituyen una cantidad poco significativa.3

Debo aclarar que en esta exposición me referiré a
materiales de una colección musical, como queda dicho;
sin embargo, no lo haré desde las disciplinas musicales sino
desde la Filología.

Para dar una idea general temática del conjunto de la
colección, recordemos, en primer lugar, que la mayoría de
las piezas son “divinas”, es decir religiosas, como es esperable
por los ámbitos en los que fueron conservadas. La presencia
de obras “humanas”, que constituyen una pequeña
proporción, puede deberse a variados motivos. Entre ellos
está la reutilización de una misma música para un texto
distinto, como consta en varios manuscritos que muestran
trovas divinas bajo un texto de letras humanas, y al revés.
Puede conjeturarse, además, que los músicos que integraban
la Capilla Musical de la Catedral tuvieran como base de

operaciones dicho recinto, y que allí guardaran también
las piezas cuya ejecución tendría lugar en otros sitios.
También hay que tener en cuenta  la utilización del recinto
de las iglesias para la representación de comedias, si bien
el número de piezas con música de comedias es pequeño.4

Un ejemplo de música de comedia conservado en la
colección es el objeto del trabajo que presentará Carlos
Seoane precisamente en este mismo Encuentro. Por último,
los encargos al maestro de capilla y a los músicos en
ocasiones podrían provenir de la misma persona, que
regulaba la actividad de la capilla catedralicia y que pagaría
aparte, como mecenas, otras presentaciones musicales: el
Arzobispo, y en su ausencia, el Deán y Cabildo.

Entre las piezas “divinas” de la colección hay más de
doscientos items5 dedicados a distintos misterios de la vida
de Jesús; unos ciento treinta a misterios y advocaciones de
Santa María y otros sesenta, aproximadamente, celebran
a alrededor de treinta santos. De las piezas dedicadas a
María las más numerosas (unas sesenta y dos) corresponden
a la Natividad, que en La Plata es la Guadalupe de origen
extremeño.

Para dar una idea general de la disposición del material,
diré que casi en su totalidad se encuentra en conjuntos de
hojas sueltas (de unos 315 por 215 milímetros),6 cada una
de las cuales (llamadas particelas) contiene la música
correspondiente a un instrumento o a una voz; cuando se
trata de particelas para cantores, viene el texto debajo del
pentagrama. La carilla externa de la primera hoja suele
hacer de portada y la interna presenta por lo general la
parte del “bajo continuo”, es decir la que ejecuta la mano
izquierda del acompañamiento (órgano o clave), que se

223



complementa con las improvisaciones armónicas que ha
de realizar la mano derecha.

Como material para un filólogo, estos textos tienen
sus peculiaridades, ya que la fijación del texto se hace
posible, en muchos casos, una vez restablecida la partitura,
es decir, un documento que permita observar en un golpe
de vista lo que cantan las distintas voces. Esta puede hacerse
materialmente (por escrito), o bien, si se numeran
cuidadosamente los compases de cada parte suelta, se puede
seguir lo que cantan las distintas voces que alternan en
contrapunto o que coinciden en armonías verticales, a lo
largo de toda la obra. En cualquier caso, se debe llegar a
lo que podríamos llamar la base textual. Cuanto mayor sea
la riqueza contrapuntística de la obra musical, más morosa
será esta tarea. Como trabajo posterior, es necesario eliminar
las reiteraciones que solamente tienen sentido en el canto
de la pieza, establecer la versificación, la puntuación y la
acentuación, todo lo cual es indispensable si se pretende
llegar a textos con sentido. También es necesario proceder
a la normalización ortográfica, según un criterio definido,
y señalar en el aparato de notas las variantes, las cuales en
ocasiones son verdaderas trovas que, cuando ocupan gran
parte del texto en un segundo renglón bajo los mismos
pentagramas, obligan a considerar la presencia de dos obras
literarias distintas. Por último, la presencia de vocabulario
fuera de uso en la actualidad, la de relaciones intertextuales
y las alusiones que hacen referencia a tradiciones literarias
o a realidades que corresponden a la situación cultural o
histórica, todo ello ha de ser objeto del aparato de notas.

ENTRE LOS CANCIONEROS MUSICALES Y LA
LITERATURA DE CORDEL

Nuestros manuscritos presentan la doble paradoja de
encontrarse a medio camino entre uno y otro tipo de
documentos. No llegaron a manifestarse como literatura
de cordel por una limitación verificada localmente; y un
simple cambio de usos ligados a determinadas épocas
impidió que pudiera conocérselos en un cancionero musical.

La mayoría de las obras de la colección tienen casi
todas las características que suelen indicarse para las que
se encuentran impresas en los cuadernos de pocas hojas
(entre cuatro y dieciséis) que circularon por toda
Iberoamérica, llamados pliegos de cordel; con una diferencia:
que... no llegaron a ser publicadas en letras de molde, por
el hecho de que en La Plata no hubo imprenta hasta 1825.
Incluso los textos de algunas de nuestras piezas, con toda

seguridad, llegaron hasta La Plata en pliegos sueltos, y
fueron utilizados, es decir musicalizados, por un Maestro
de la Capilla platense.

Es necesario hacer una breve advertencia que permita
hacerse cargo de la importancia de la literatura de cordel
en Iberoamérica. Según establece Antonio Rodríguez-
Moñino, “anónimas en ocasiones, pero en otras muchas
también con autor expreso, ven la luz por primera vez en
ellos [en los pliegos] obras en verso de multitud de escritores
y, principalísimamente, los ejes de nuestra literatura [...]
La vitalidad de los pliegos poéticos es mayor aún que la de
los en prosa: ellos son los que transmiten un notable caudal
poético de Encina, de Boscán, de Garcilaso, de Silvestre,
de Lope, de Góngora, de Quevedo. En ellos hay que buscar,
a veces, la obra lírica casi entera de algunos escritores [...]”.7

Una gran proporción de pliegos impresos, precisamente
con los que establezco la relación principal con nuestros
manuscritos, son conocidos como pliegos de villancicos, que
constituyen, según Álvaro Torrente y Miguel Ángel Marín,
“uno de los productos más peculiares de la tipografía
hispana durante los siglos XVII al XIX. En su aspecto no
son muy diferentes de los pliegos sueltos convencionales
[...] Sin embargo, los pliegos de villancicos presentan, en
su función, una diferencia fundamental [...]: sus textos no
están pensados para ser leidos o cantados al tono de alguna
melodía conocida, sino que recogen las letras de las
composiciones musicales interpretadas en una festividad
litúrgica concreta, en fecha, lugar y hora determinados,
cuya música –y esto es una característica fundamental–
había sido escrita por un compositor profesional e
interpretada por los cantores e instrumentistas
–casi siempre profesionales– de una capilla de música
eclesiástica”.8 Muchos de los textos de nuestra colección
responden a esta descripción, y no es la menor coincidencia
su vinculación a una celebración específica y su consecuente
carácter efímero.

La época de mayor producción de esta literatura de
cordel coincide casi exactamente con las fechas de nuestra
colección: los pliegos de villancicos ocupan “entre los años
1662 y 1820 [...] cerca de la mitad de la producción
tipográfica toledana”,9 y se estima que la centuria
comprendida entre mediados del siglo XVII y mediados
del XVIII es la época más prolífica de publicación de estos
pliegos”.10 Por otra parte, en relación con los pliegos de
villancicos, se ha señalado que “durante el siglo XIX se
produjo un proceso de decadencia que supuso la muerte
y el olvido de este género, hasta el punto de que la creencia
general hizo del villancico una canción navideña popular
‘alimentada por esencias folklóricas [...]’”.11

224



Una de las dificultades que presentan los manuscritos
es la identificación de los autores de los textos. Ello no es
más que otra semejanza con la literatura de cordel, que
puede atribuirse a uno de los rasgos que comparte gran
número de escritores del pasado. Antonio Rodríguez-
Moñino explica que “por lo que respecta a los volúmenes
impresos con obra individual, hemos de decir ante todo
que son escasísimos los poetas de la época que vieron
estampadas sus tareas literarias”.12 Y también: “Infinitamente
más modestos o más despreocupados que nosotros, nuestros
antepasados no tenían la comezón de publicar sus obras y
de llenar los estantes de las bibliotecas con los frutos de su
minerva. Muchos poetas se negaron a imprimir, estimando
que no valía la pena poner en circulación sus versos; otros
prescindieron de la paternidad, condenando a un anonimato
de terribles consecuencias para la historia literaria los partos
de su musa; otros, en fin, hicieron pavesas las páginas en
las cuales habían volcado su sensibil idad”.13

Isabel Ruiz de Elvira, al referirse a los pliegos de villancicos,
después de mencionar a unos cuantos autores (Vicente
Sánchez, Manuel de León Marchante, Sor Juana Inés de la
Cruz, Manuel de Piño, Agustín Moreto, José Pérez de
Montoro, Valdivieso e incluso Lope de Vega) indica que
“queda [...] determinar la autoría de la inmensa mayoría
de los villancicos, citados como anónimos. Es posible que
muchos de ellos fueran escritos por el mismo Maestro de
Capilla que compuso la música; pero otros serían encargados
a autores de renombre”.14 Aurelio Tello, que enfoca
precisamente el segundo caso, indica que “el autor de las
letras [...] tenía obligación de conocer los géneros musicales
asociados al villancico y escribir los textos en función de
la música que se iba a utilizar”.15 Ambos especialistas

perciben claramente la dependencia entre forma poética
y forma musical para la cual el texto ha sido escrito; pero
en la mayoría de los casos persiste el problema de la autoría.
Su atribución a los compositores debe comprobarse en
cada caso, ya que existen ejemplos en contrario.

Por otra parte, se ha señalado “la circulación fluída
de estos impresos entre distintas instituciones religiosas”.16

Esta circulación explica que Sor Juana Inés de la Cruz
tomara algunos textos publicados en España para completar
series de villancicos correspondientes a determinadas
festividades, y así cumplir los inaplazables compromisos
con las catedrales mexicanas;17 explica también la presencia
en nuestra colección de algunos de los textos que se
encuentran bajo los pentagramas, así como la que se verifica
en muchos sitios de la geografía americana y europea. La
gran cantidad de pliegos conservados en colecciones de
Londres, Cambridge, Praga, Lisboa y otras ciudades ha
motivado, desde hace dos décadas, la puesta en marcha
de un ambicioso proyecto que desarrollan Paul Laird y
David Pérez: el International Inventory of Villancico Texts
(IIVT).18

Tomando como muestra ochenta y tres poemas de la
colección,19 guiado por los primeros versos de los catálogos,
he comparado los textos de nuestros poemas con los de la
Biblioteca Nacional de Madrid, y con los primeros versos
de las distintas partes de que se componen las obras
presentes en otras colecciones de pliegos sueltos; y he
identificado algunas coincidencias con poemas de nuestra
colección.20 En el cuadro que sigue, las columnas
corresponden sucesivamente a los dos catálogos ya
mencionados de la Biblioteca Nacional de Madrid, al de
las bibliotecas de Inglaterra, a Sor Juana Inés de la Cruz
y a Vicente Sánchez.21

¡Afuela, afuela! Madrid, 1688 -              -
¡Aquí, zagales! Madrid?, 1660?              - Zaragoza, 167022

Zaragoza, 1670 Zaragoza, 1670
Cayósele al Alba Madrid, 1698

Zaragoza, 1701 Zaragoza, 1701
Los coflades de la estleya Madrid, 1683            -              -             -
Oíd el concierto atentos              -            - México, 167623             -
¿Quién llena de armonía...? Sevilla, 1670 Sevilla, 1670              -             -
Si a silogismos de gracia Cádiz, 1741            -              -             -
Vaya de jácara nueva Madrid, 1693 Zaragoza, 1683

Madrid, 1697
Madrid, 1698             -             -

TEXTO BNM BL/ULC S.J.I.C. V.S.

225



Hay además coincidencias parciales con otros pliegos:
de algunas palabras o de toda una introducción o de un
estribillo.24

No encontré coincidencias con los pliegos sueltos de
la Biblioteca Nacional de Madrid catalogados en 1988.25

Tampoco registré ninguna con los pliegos de bibliotecas
portuguesas catalogados por García de Enterría y Rodríguez
Sánchez de León26 ni con el Romancero y Cancionero Sagrados
compilado por Justo de Sancha en el siglo XIX.

En cambio sí existe una coincidencia de varias estrofas
entre un poema cuyo incipit es Menguilla le dijo a Fabio y
un anónimo recogido en el Romancero General II.27

El segundo tipo de documento que es preciso relacionar
con nuestros manuscritos es el de los cancioneros musicales.
Estos son volúmenes que traen el texto bajo los pentagramas,
“con todas las voces reunidas en un mismo cuerpo, en dos
folios del cuaderno, uno frente al otro, con las voces agudas
(Tiple y Alto) ubicadas del lado izquierdo (el Tiple arriba
y el Alto abajo) y las graves (Tenor y Bajo) del lado derecho”.28

El texto, ya sea de letras “divinas” o “humanas”, al igual
que ocurre con los pliegos de villancicos, es poesía para el
canto. Margit Frenk resalta esta cualidad: se trata de “poesía
para ser cantada [...] en una determinada ocasión: poesía
de cincunstancia y además, fundamentalmente, poesía para
una música. Sin la circunstancia y sin la música esa poesía
no es”.29 Las obras de nuestra colección habrían sido escritas
en un cancionero musical; pero no lo fueron porque
“durante el siglo XVII se perdió la costumbre de agrupar
los villancicos en cancioneros y se impuso la de escribir las
partes de cada músico en hojas sueltas y la de publicar los
textos por separado”30 en los pliegos de cordel ya
mencionados.

Si observamos el contenido general de la colección,
se acerca más al mexicano Cancionero musical de Gaspar
Fernandes que a los cancioneros peninsulares (Aurelio
Tello subraya que el de Gaspar Fernandes es el único
cancionero musical americano semejante a los
cancioneros ibéricos renacentistas). En éstos hay un
predominio de piezas “humanas”, mientras que en aquél
la proporción es inversa: las compuestas entre 1611 y
1612, que ocupan el primer volumen editado por Tello,
son cincuenta y nueve en total, de las cuales solamente
seis son “humanas” (en concreto, de circunstancias). Las
distintas letras “divinas” también muestran proporciones
parecidas a las de nuestra colección: el mayor número
corresponde a Navidad - Reyes y al Corpus o Santísimo
Sacramento; le siguen las dedicadas a la Virgen María,
y unas pocas son para uno u otro santo.31

Para puntualizar

Me parece que a la hora de acercarse a cualquier
material literario, la primera pregunta suele dirigirse al qué.
Sin embargo, con los textos poéticos de la colección musical
platense (y seguramente los de otras colecciones similares),
esta pregunta no llegó a ser formulada, por el hecho de
que los textos no fueron objeto de atención.

Muchas obras de la colección fueron interpretadas por
un buen número de coros y conjuntos orquestales, e incluso
grabadas en CD musicales de difusión mundial; pero en
todos los casos el centro de atención fue la música. A ello
hay que atribuir la pobreza generalizada en el tratamiento
de los textos. No faltan autores que han hecho una que
otra observación respecto de ellos, señalando coincidencias
con pliegos y obras publicadas o advirtiendo que una
expresión presente en los versos alude a algún aspecto de
la situación histórica o cultural. Pero da la impresión (insisto)
de que, hasta ahora, no había sido formulada la pregunta
más obvia acerca de qué tipo de material se tenía a la vista,
y la causa es muy fácilmente identificable: que no se lo
tenía a la vista, al menos como objeto digno de atención,
a pesar de su frecuente utilización, manipuleo, interpretación
y grabación.32

Si el lector más desprevenido toma el volumen II de
las obras completas de Sor Juana (en la edición de Méndez
Plancarte), es decir las Letras sacras, no tiene la menor duda
de qué es lo que tiene en sus manos. Hará una lectura de
poemas, igual que si opta por leer romances anónimos,
rimas de Lope o sonetos de Quevedo. Con los textos
poéticos de la colección platense no ha ocurrido nada
similar, y pienso que solamente una edición en la que los
textos sean el elemento sustantivo permitirá asumir (o dar
por supuesto) lo evidente.

La tarea del filólogo con este tipo de material se
asemejará a la práctica de los editores de pliegos de cordel,
y de los pocos libros publicados que reúnen, a partir de
ellos, los textos de uno u otro autor: la Lyra poética de
Vicente Sánchez, las composiciones de Manuel de León
Marchante, las de Sor Juana y los demás ya mencionados.
Es más, el modelo inicial para la transcripción y fijación
textual deben ser tales pliegos y libros publicados. La única
diferencia importante con una edición actual es el aparato
de notas, que no habría sido necesario en la época en que
las obras fueron escritas, porque las expresiones, las alusiones
y todo el lenguaje poético eran conocidos por los lectores
contemporáneos.

226



NOTAS

1 La ciudad mantiene los nombres de sus diversas etapas históricas:
Chuquisaca, el del antiguo asentamiento precolombino, La Plata,
como se la conocía en tiempos coloniales, cuando era sede de la
Real Audiencia de Charcas, y Sucre, nombre del periodo republicano.
El actual territorio de Bolivia corresponde (con algunas
simplificaciones necesarias, junto con otros recortes en extensión)
a lo que se entendía por Charcas en el periodo colonial: una zona
geográfica articulada por las ciudades de Potosí, La Paz, Cochabamba,
Oruro y Santa Cruz de la Sierra, además de la mencionada sede de
la Audiencia.

2 Acerca del primer conjunto de manuscritos mencionados, Samuel
Claro Valdés (1974, pp. XIX-XX) afirma en que “es, sin duda, el
más importante de América del Sur por la diversidad de su repertorio,
el número de obras que contiene y, particularmente, por la calidad
uniformemente alta de ellas”, aseveración que al pasar los años fue
ampliamente confirmada.

3 Aclaro que esta observación general (hecha a partir de los datos del
catálogo) es susceptible de muchas precisiones. Los manuscritos que
llevan fecha, junto con aquellos en que resulta fácil establecerla con
aproximación, por corresponder a un compositor conocido, suman
alrededor de 570, es decir no más de un 44%. La lectura de los
textos poéticos y de otras referencias permite muchas veces fijar la
fecha de más obras.

4 Me ocupo de ello en Letras humanas y divinas de la muy noble ciudad
de La Plata (Bolivia), de próxima publicación.

5 No siempre un item lleva una sola obra: los hay que contienen
varios juegos de manuscritos, y una misma pieza puede tener más
de un texto.

6 Es el tamaño aproximado de los llamados “simples” en el Catálogo.
Los hay “dobles”, escritos en una cara, que doblados en dos tienen
el mismo tamaño que los anteriores. Y también hay algunos, como
los del item 37, cuyo tamaño es la mitad de un “simple”: 215 por
152 milímetros, y son llamados “medios”.

7 Rodríguez, Moñino, 1968, p. 33.
8 Torrente, Marín, 2000, p. XV.

9 Ibid., p. XVII.
10 Ibid., p. XIX.
11 Guillén Bermejo, Ruiz de Elvira Serra, 1990, pp. XI-XII.
12 Rodríguez, Moñino, Antonio, Op. cit., p. 17.

13 Ibid., p. 23.
14 I. Ruiz de Elvira, 1992, p. XIII.
15 “Sor Juana Inés de la Cruz y los maestros de capilla catedralicios

o De los ecos concertados y las acordes músicas con que sus
villancicos fueron puestos en música armonía”, p. 11.

16 Rodríguez, Moñino, A., 1968, p. XXXV.

17 Tello, A., 1996, pp. 19-24.
18 En las Universidades de Michigan y Nueva York. Ver Torrente –

Marín, 2000, p. XXI.
19 Se trata de los poemas cuya edición y anotación realizo en el libro

Letras humanas y divinas, ya mencionado, de próxima publicación.
Fuera de esa muestra, de la que no incluyo aquí el listado por falta
de espacio, algunos autores han notado otras coincidencias. Espero
ofrecer, en unos meses más, un trabajo exhaustivo sobre este punto.

20 Obviamente no incluyo las obras en las que coinciden solamente
unas palabras o pocos versos introductorios.

21 La obra de Vicente Sánchez, así como la de Sor Juana, también se
encuentran en el catálogo de villancicos del siglo XVII de la BNM.

22 La publicación de la Lyra poética es póstuma, de 1688.
23 “Silencio, atención” es el incipit de Sor Juana. Bernardo Illari reparó

en la coincidencia de los textos.

24 Ocurre por ejemplo con un Afuela, afuela / apalta, apalta de las
colecciones de Inglaterra; pero las coplas difieren completamente.
Por lo general ocurre con expresiones ya consagradas: “Silencio,
pasito”, etc.

25 Biblioteca Nacional de Madrid, 1988.
26 M. C. García de Enterría; M. J. Rodríguez Sánchez de León, 2000.
27 Durán, A., (ed.), 1851, p. 514.
28 Tello, A., 2001, p. XXX.
29 Citada por Tello, A., 2001, p. XLIII.
30 Ibid., p. XXXIV.
31 Ibid. pp. XX-XXI.
32 Lo que afirmo no va en desmedro de los trabajos realizados hasta

el momento con los materiales de la colección, muy meritorios casi
todos desde el punto de vista musical.

227



BIBLIOGRAFÍA

Biblioteca Nacional de Madrid, Pliegos sueltos poéticos de la Biblioteca
Nacional; siglo XVII, Madrid, Biblioteca Nacional, 1988.

Claro Valdés, Samuel, Antología de la música colonial en América del Sur,
Ediciones de la Universidad de Chile, Santiago de Chile, 1974.

García de Enterría, María Cruz y María José Rodríguez Sánchez de León,
Pliegos poéticos españoles en siete bibliotecas portuguesas (s. XVII); catálogo,
Alcalá de Henares, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Alcalá,
2000.

Guillén Bermejo, M. C. – I. Ruiz de Elvira Serra, “Introducción”, en
Catálogo de villancicos y oratorios en la Biblioteca Nacional, siglos XVIII-XIX,
Ministerio de Cultura, Dirección General del Libro y Bibliotecas, Madrid,
1990. pp. XI-XXI.

Rodríguez-Moñino, Antonio, Poesía y Cancioneros (siglo XVI); discurso
leído ante la Real Academia Española el día 20 de octubre de 1968 [...] y
contestación del Excmo Sr. D. Camilo José Cela, Madrid, 1968.

Roldán, Waldemar Axel, Catálogo de manuscritos de música colonial de la
Biblioteca Nacional de Bolivia, UNESCO / Instituto Boliviano de Cultura,
1986.

Ruiz de Elvira, I., “Introducción”, en Catálogo de villancicos de la Biblioteca
Nacional, Siglo XVII, Dirección General del Libro y Bibliotecas, Ministerio
de Cultura, Madrid, 1992.

Sancha, Justo de, Romancero y Cancionero Sagrados; colección de poesías
cristianas, morales y divinas, sacadas de las obras de los mejores ingenios españoles,
Biblioteca de Autores Españoles, Madrid, Rivadeneyra, 1855.

Sánchez, Vicente, Lyra poética de Vicente Sánchez, natural de la Imperial
ciudad de Zaragoza. Obras posthumas que saca a luz un aficionado al autor,
Zaragoza, Manuel Román, 1688.

Sor Juana Inés de la Cruz, Obras completas, ed. Alfonso Méndez Plancarte,
México, Fondo de Cultura Económica, 1955.

Tello, Aurelio, “Sor Juana Inés de la Cruz y los maestros de capilla
catedralicios o De los ecos concertados y las acordes músicas con que
sus villancicos fueron puestos en música armonía”, en DATA n. 7, Sucre,
Instituto de Estudios Andinos y Amazónicos (Universidad Andina
Simón Bolívar), 1996, pp. 7-24.

Tello, Aurelio, Cancionero Musical de Gaspar Fernandes, Instituto Nacional
de Bellas Artes – Centro Nacional de Investigación, Documentación e
Información Musical Carlos Chávez, México, Volumen I, 2001.

Torrente, Álvaro – Miguel Ángel Marín, Pliegos de villancicos en la British
Library (Londres) y en la University Library (Cambridge), Kassel, Edition
Reichenberger, 2000.

228







l Colegio-Seminario Real, San Francisco de
Borja, en Cuzco –el segundo colegio que
tenía la Compañía en el Perú, después del
de Lima– fue el más importante centro de

educación para la nobleza india en toda la América
Meridional. Fundado por orden y aprobación del mismo
Rey, los hijos de los caciques obtenían una beca para
estudiar allí y los jesuitas supervisaban la marcha del colegio
y el progreso que hacían sus alumnos. Fuera de la aristocracia
india se admitía allí también, con nombres de pupilos,
algunos niños, hijos de españoles principales, de la más
alta nobleza de esta insigne ciudad.2 Cuzco, famosa también
por sus espléndidas iglesias, capillas y atavíos para el servicio
litúrgico, ya en la segunda mitad del siglo XVII fue declarada
como la más adelantada ciudad en todo Perú en toda
cristiandad y policia, donde la orden de republica fue tan
concertada como lo era en los pueblos de Castilla. Disponía
también de buen número de confradias y campanas y cantores
q tocan muy bien todo genero de instrumentos musicos con grande
destreza en este oficio.3 La disciplina que regía en el colegio
era bastante rígida:

A las cinco y media de la mañana, los días de trabajo (los
de fiesta una hora mas tarde) a toque de campana se levantan
de sus camas, y luego sin emperezar, ni dar lugar al menor
castigo, se recogen en su capilla, que es hermosa sobre
manera, y tiene un retablo de cedro dorado, que se estreno
el año pasado; obra de mucho primor. Aquí se están rezando,
y cantando a dos Coros el Alabado, hasta las seis, hora en
que les dice misa su rector. De esta distribución salen con
sus libritos, y procesos a estudiar sus lecciones en el corredor
a vista de el Maestro. A las 7, a toque de campana, entran

en su escuela donde concurren, con separación de lugares,
nuestros pupilos Españoles, y los demás niños, que vienen
de sus casas; y pasan estos de 250, porque tiene muy
acreditada su escuela el Hermano Maestro. A las 8 y media
salen nuestros Pupilos, y Colegiales a tomar un ligero
desayuno: para volver con aliento a sus estudios y tareas,
hasta las once. Y habiendo salido de la escuela, tienen media
hora de descanso. Después se les toca a comer; y acuden
con los nuestros a su Refectorio, a una banda los pupilos,
y a otra los Colegiales; y todos están mientras dura la comida
con mucho silencio, modestia, y atención al libro, que se
les va leyendo entre tanto, que están a la mesa: como se
estila en nuestros seminarios, que tiene a cargo de Nuestra
Compañía este nuevo mundo. De el refectorio van a dar
gracias al Señor a su Capilla, donde cantan a dos coros,
como ya se dijo, el Alabado. La siesta la pasan en la huerta
en otro corredor a la entrada bien adornado de pinturas
etc. Y aquí Maestro asalariado para este efecto, les da lección
en arpa, guitarra, vihuela, y otros instrumentos músicos, a
que nuestros Caziques son muy inclinados. A las 2 de la
tarde vuelven con los demás de fuera a las tareas de sus
libros, planas, y argumentos de la doctrina cristiana, según
la compendió el Padre Gerónimo de Ripalda. Llaman
argumentos las preguntas que de ella se hacen recíprocamente
los Niños. Y todo esto dura hasta las cinco de la tarde: hora
en que rezan el Rosario de la Santísima Virgen. Y habiendo
descansado por espacio de media hora, vuelven al ejercicio
de preguntas y respuestas de la doctrina cristiana. Y estas
son como unas conferencias, que entre si tienen lo que han
estudiado determinadamente de esta materia; por ser tan
importante su frecuente repetición, para que se les imprima
como indeleble en la memoria. A las oraciones se recogen
a la Capilla, donde el Padre Rector reza con ellos la Letanía

231



de la Santísima Virgen, y otras oraciones. Y en saliendo de
aquí se van a sus salas a estudiar sus liciones, aquellas de
que han de dar cuenta a sus Maestros el día siguiente. A las
8 de la noche cenan, y hecho examen de conciencia se
recogen a dormir. Tienen de constitución sus confesiones,
y comuniones al principio de cada mes, fuera de otras extra
ordinarias, en las fiestas principales como en la de su Patrón
Nuestro Padre San Francisco de Borja, en la de Nuestro
Padre San Ignacio, Jubileo de 40 horas, etc. Antes de
comulgar se van recogiendo a la Capilla donde se les lee
algún libro tocante a la Comunión, disposiciones para ella,
y efectos que de ella se perciben, y de la misma materia les
hace plática el Padre Rector.4

Fuera de ello, todos los miércoles y viernes del año se
reunían en la iglesia para las pláticas espirituales. En los
rezos diarios de la doctrina cristiana, congregados en el
templo, a menudo la cantaban en coplas de notas y motetes;5

cosa, q acausado y causa mucha edificacion. Ampliando sobre
el mismo:

. . . y algunos de ellos son diestros en la música sin poder
haber aprendido más que de oídos y por no tener ojos
toman de memoria los responsos y himnos para cantar en
sus fiestas y en las misas que dicen aquí por sus difuntos.
Todos los sábados cantan en esta su Iglesia y capilla la salve
de Nuestra Señora y su Letanía a canto de órgano y así en
estos días como en sus fiestas y procesiones y en las de
nuestro colegio tocan los ministriles de dicha cofradía sus
orlos, flautas, chirimías y trompetas y esto con mucha
destreza...

... y campea esta cofradía el día y octava de Corpus Christi
y los días de sus fiestas y Jubileos que son tres o cuatro en
el año en los cuales hacen por la plaza procesión pública
con sus cantores y ministriles tocando...6

Desde Cuzco partían expediciones misioneras a pueblos
vecinos a fin de cristianizar la zona. En ellas participaban
también los músicos del colegio. A la entrada del pueblo
formaban una procesión con un pendón y una campanilla
al frente, cantando la doctrina. Ello incitaba al poblado,
inicialmente desconfiado y desinteresado, a concurrir –en
gran número– a  escucharlos. Cuatro tipos de cantos se
entonaban en esta situación: procesional, devocional
(arrodillados frente a la Santa Cruz), canto de entrada a la
iglesia (probablemente el Alabado) y el canto de carácter
catequético, cuyo rol era reforzar la memorización de las
verdades expuestas en la prédica. Para estos últimos cantos,
así como para el sermón, se empleaban las lenguas
autóctonas.7 El modo de hacerlo era así:

... despues de tenida nuestra oracion y rezadas las horas, [se
armaba] la procesion de la doctrina en el modo arriba dicho,
con la qual ybamos a adorar una cruz y viendola, hincados
todos de rodillas, cantaban una oración en reverencia de la
Cruz, y volviendo a la iglesia, se cantaba a la entrada otra
acomodada p.a entrar en ella, y tomar el agua bendita. luego
se les hazia la doctrina cantandoles p.a variar alg.os cantares
deuotos de la mesma materia de a se les auia de predicar.8

A menos de tres décadas del establecimiento del colegio,
los alumnos cantaban los Salves y Letanías en polifonía,
tocaban orlos, cornetas, flautas, chirimías, trompetas y
bajones; además participaban en solemnes procesiones. Se
invirtieron elevadas sumas de dinero en la decoración de
los templos, en sus adornos, en las esplendorosas liturgias
celebradas en ellos y en los atuendos de los participantes
en las ceremonias sagradas. Tanta importancia se confirió
al rol de la música en la vida de la ciudad que, se calcula,
se invirtieron doce mil ducados en los instrumentos
empleados en la festividad de Corpus Chisti. Esta fiesta de
Corpus, con su solemne procesión a cuatro altares, fue una
de las mejores oportunidades para que la ciudad se vista
de gala y para que sus habitantes se exhiban de acuerdo a
la composición jerárquica vigente. La Carta Anua de 1600
dice:

... El colegio más vecino y cercano que tiene él de Lima es
este de Cuzco... La ciudad donde está fundado se llama
cabeza de estos reinos, y provincias, así por ser muy antigua
y seria nada en todo genero de cosas como por la grande
multitud de indios que ay en ella, y su contorno; fue este
el antiguo asiento y corte de los Incas Reyes de esta tierra
(como otras veces se ha escrito) y así ha permanecido aquí
la nobleza, y policía de los indios del Piru. Por esta razón
es el principal empleo de este colegio el trato y ministerio
de ellos, con particular frusto [fruto?] que se saca de el y
misericordias, que usa el Señor con esta pobre gente por
medio de los de la compañía. Ha ayudado mucho para este
fin este año al haber andado en fervor la cofradía del nombre
de Jesús cuya fundación es antigua  en la iglesia de este
colegio; es tan frecuente y ordinario en ella el concurso de
los indios que impidieran el ministerio con los españoles,
si no se diera traza para que se pasaran a tratar las cosas de
sus almas a una iglesia que tienen continuada por un lado
con la nuestra: aquí tienen sus pláticas espirituales todos
los miércoles y viernes del año, sus confesiones y comuniones:
Rezan aquí cada día la doctrina cristiana y la cantan con
otras coplas devotas. Dicen La Salve y Letanía, a canto de
órgano los sábados y así en estos días como en sus fiestas
y procesiones, tocan los de esta cofradía, sus ministriles,
orlos, flautas, chirimías, y trompetas y todo con tanta

232



destreza, que es para alabar al Señor. Mueve se mucho esta
gente por cosas exteriores que ve y para que por todas vías
tengan las ayudas que ser pudieren, para su aprovechamiento
tiene pintado en los lienzos de pared de su iglesia el juicio,
gloria y penas de los condenados, en el infierno, tienen
muy bien dibujados por sus especies y diferencias todos los
vicios y pecados de los indios que como es espejo donde
cada uno se halle y mira. Es cosa maravillosa los grandes
efectos que en ellos causa...

...Una de las cosas que más mueve a devoción es el ver esta
cofradía el día del Corpus Christi acompañando la procesión
que se hace en esta ciudad. Van en ella mas de 500 personas,
muy bien aderezadas y los 24 de la cofradía que son ciento
y cincuenta. Llevan sus cirios encendidos en las manos con
las armas de Jesús. En ellos vestidos los indios con camisetas
blancas y acollas [abollas?] o mantas coloradas que es su
vestido, unos lo llevan de grana, con pasamanos de oro,
otros de damasco y terciopelo y tela, guarnecido de plata y
oro y entre estos los indios que hay en esta ciudad de casta
de los reyes de esta tierra que son incas. Van en el vestido
y particulares insignias del vestido al modo y usanza de los
Incas Reyes. Llevan en su procesión este orden. Va el Prioste
que va delante que es un inca principal ricamente vestido
y el pendón que lleva en la mano, vistosamente labrado de
damasco carmesí, con las insignias de la cofradía. Todo el
pendón va lleno de vidrieras y cristales, que estos en encajes
galanos para que resplandezcan y hagan una muy lucida
vista y reverberación con el sol y la lanza o vara que lleva
es de plata. A los lados del pendón van dos indios con dos
ricas mazas de plata en sus hombros, luego se siguen los
cofrades y los 24 y en el ultimo lugar vienen las andas que
son de plata de una labor muy prima con un niño Jesús.
La mejor cosa que hay en esta ciudad, que se aprecia su
hechura con el valor de las andas en cuatro mil pesos y lo
que tiene la cofradía en orlos, chirimías, cornetas, flautas,
bajones y trompetas y cera y otras cosas de estima vale doce
mil ducados; saca este día del Corpus la cofradía.9

Alrededor de 1620, la iglesia de Cuzco contaba también
con órganos. La Carta Anua de 1623 no precisa qué clase
de instrumentos eran, sin embargo, se presume, que uno
era grande y el otro un órgano positivo que se utilizaba
mayormente para las procesiones. Refiere:

...cada una de las partes del templo, que podrían sostener
o recibir algunos adornos primorosamente decorados, [tenía]
imágenes de los santos en frecuente actitud de súplica; y no
puede faltar para esta sagrada celebración para despertar el
piadoso afecto los sentimientos de trompetas, liras, flautas,
y con los órganos y con los músicos... cantan vísperas, cantan

los himnos al Santo Padre, funciones sagradas durante la
octava...10

La iglesia no era el único recinto de la ciudad donde
había órganos. Doña Theresa Orgañez, principal benefactora
de los jesuitas en Cuzco, regaló a la comunidad religiosa
un órgano a fin de acompañar las fiestas de casa.11 En
gratitud por su generosidad y la de otros cofundadores y
bienhechores del colegio de los jesuitas en la urbe, cada
año se cantaba dos Misas Réquiem por su eterno descanso.
También el día de Conmemoración de los Difuntos se hacía
misa cantada por los difuntos, la cual era seguida de un
responso de difuntos, salmodiado por la misma comunidad
religiosa.12

Las liturgias festivas a las que atendían los colegiales
eran de lo más ceremoniosas y, en algunos momentos,
costosas. Así eran también las procesiones:

...las dos congregaciones, que esta gente tiene en este colegio
han celebrado sus fiestas con devoción y aparato de tal
suerte que ha sido menester ponerles tasa a los gastos
atendiendo a sus cortos caudales, algún ejemplar de celo,
etc. que había llegado el número de los cirios en una
procesión de una de las fiestas a dos mil, valiendo acá una
libra de cera por lo menos doce reales, y así se les ha ido
a la mano para que no pongan tanta en los altares. La fiesta,
bien es que como la imagen, que tiene en su capilla de
Nuestra Señora de Loreto es tan hermosa, y de tanta
devoción en esta ciudad y su música (de que tiene escuela
la cofradía) de tanta estimación, es la frecuencia a sus misas
tan grande que los obliga a mayores demostraciones,
particularmente en los novenarios de las fiestas de Nuestro
Señor, que aquí están bien entablados con la devoción de
las señoras españolas... aquellas han hecho muchas limosnas
a la capilla, con que se ha podido hacer un sagrario para
entablar una cosa que ya queda entablada...13

La canonización de Francisco de Borja dio lugar a una
serie de misas solemnes, vísperas ceremoniosas,
presentaciones de coloquios, comedias, óperas y festejos
pomposos en todas las ciudades y misiones donde había
presencia jesuítica. En la Provincia del Perú ello tomó un
carácter más augusto aún, ya que no sólo que al nuevo
Santo se lo conceptuaba como fundador y padre de la
Provincia, sino que el Virrey entonces de estos Reynos, el
Excmo. Señor Conde de Lemus, Don Pedro Fernández de
Castro, era pariente directo del Venerado Francisco (nieto
de el Sto. Borxa). Conscientes, los jesuitas y el Conde, de
sus obligaciones con el Bienaventurado, dispusieron que

233



la canonización se celebrase a toda costa y lucimiento. La
noticia llegó a Lima, justamente cuando la ciudad estaba
festejando la edificación de un nuevo templo para la urbe,
Nuestra Señora de los Desamparados, cuyo fundador fue
el piadoso Conde. Ordenó el Príncipe, que se efectuasen
dos procesiones en aparato, ostentación y grandeza, las mayores
que ha visto la América, una consagrada a la Santísima
Señora,14 y la otra en honor del recién canonizado. Además:

...dispuso, pues, esta Provincia las fiestas a San Francisco
de Borja, alentando las con su actividad, su excelencia, pues
habia prevenido a los caballeros de la ciudad para el rezo
de lugar, toros y cañas, alcancías, carreras, saliendo el mismo
Príncipe a correr, para que estrenara una gala digna de su
grandeza; los demás caballeros se prevenían de cabos ricos
y a las libreas; para el lucimiento de aquellos días trabajó
se también una Comedia por un ingenio singular de los
nuestros, de extraordinario artificio y admirables perspectivas
y músicas, que fueran la admiración de esta corte; el certamen
poético le tenía un Padre encomendado a la imprenta; y la
publicación de la fiesta había de ser dentro de quince a
veinte días, cuando la muerte de el Excmo. Señor Conde
de Lemos cortó el hilo de oro de su vida; y apagó los ánimos
de todos, sin dejar alientos para lamento solemnidad.
Suspensas quedaron con esta fatalidad las fiestas desde el
diciembre de 1672 asta el octubre inmediato de 73.

[Sin embargo]... por no parecer ingrato a las obligaciones
que debe al Santo [se señaló] ocho días para un octavario
religioso de misas solemnes, con vísperas y sermones que
oficiaron y predicaron, el primero día el Cabildo Eclesiástico,
el segundo la religión de S. Domingo..., San Francisco...,
Agustinos..., Redentores de la orden de Nuestra Señora de
la Mercedes..., los de San Juan de Dios..., nuestro colegio...

Un día de estos por la tarde se dedicó a la repartición de
premios; que se dieron de estimación y precio a los poetas
que compusieron al certamen poético. Para cuya prevención
se publicó este algunos días antes en un público y aseo que
se dio a las mas principales calles de la ciudad, pregonando
las fiestas; este se compuso de los niños estudiantes de
nuestra escuela saliendo a toda costa lúcidos estrenando
ricas galas y siendo de admiración el ver como gobernaban...
El Colegio de el Callao anidio [sic] a la Solemnidad y adorno
ostentoso de su iglesia un Coloquio que representaron una
tarde unos niños de las escuelas. Cantando, representando
y bailando casi a un tiempo con mayor admiración, porque
en aquella edad parecieran imposibles aquellos primores...

Tres octavarios dedicó a gloria de San Borja el Colegio y
Ciudad de el Cusco; sagrado el primero en que la clerecía,

universidad, religiones y Colegio Real de San Bernardo
oficiaron las misas y honraron los púlpitos los mayores
sujetos que acreditan estas familias... Después de estas
obligaciones sagradas y divino culto a la celebridad de el
Santo, se siguieron los ocho inmediatos días para el
divertimento y regocijo público de comedias, que
representaron con toda ostentación de grandeza y aplauso
nuestros colegiales de San Bernardo; y estudiantes gramáticos
de nuestras escuelas. No ha visto días iguales el Cusco; pues
no se reparó para el desempeño de la obra, en empeñarse
los caudales, proviniendo y a los aparatos lúcidos a toda
costa.15

Populares fueron también, en el Colegio de Cuzco,
las representaciones del Nacimiento de Jesús. De la siguiente
forma se celebró esta fiesta en el año 1690:

Los Indios tienen una muy capas y no menos hermosa
capilla de cal, y canto, y bóveda por techumbre, adornada
de primorosos retablos de cedro sobredorado y en ella
fundadas sus cofradías. Aquí celebran sus fiestas con toda
devoción y singulares adornos de luces, ramilletes de flores
naturales y artificiales, etc. Esméranse mucho en celebrar
la octava del Santísimo Sacramento [¿Nacimiento?] en que
platica de tanto misterio cada día de los del octavario en la
lengua india alguno de los Padres más graves, siendo uno
de ellos el Rector. Tienen sus misas que llaman de aguinaldo
los nueve días, que preceden al del Sacratísimo Nacimiento
de Nuestro Señor Jesucristo. Cántanse con tanta solemnidad,
que muchas de las señoras españolas asisten a ellas, atraídas
de la devoción de los Indios, que ni perdonan a gastos, ni
a desvelos en el más costoso y lucido adorno de su capilla
y altares: anhelando con sagrada y piadosa emulación cada
cual de las cofradías que concurren a la celebridad de este
novenario. Aquel día, que corre por su cuenta, se aventaje
a los demás en el religioso culto, que conspiran a dar todos
a Nuestra Señora de Loreto, cuya milagrosa imagen ocupa
el altar mayor de aquella gran capilla, por estar dedicada
singularmente a su nombre. No se debe pasar en silencio,
que al cantarse la última misa de aguinaldo, la víspera del
Sacratísimo Nacimiento del Señor se hace en el Presbiterio,
digámoslo así, de dicha capilla una muy devota, aunque
muda representación de aquel dulcísimo misterio, rodeando
la curiosa cuna en que se reclina el Soberano Niño Jesús,
asistido de María y de Joseph. [En ella participan] muchos
Niños de los más pequeños de nuestra escuela de San
Francisco de Borja, vestidos al modo que se suelen pintar
los Ángeles, con alas sobre los hombros y guirnaldas en las
cabezas. Luego entran por una puerta y salen por otra otros
niños, en forma de pastores y zagales, habiendo antes adorado
al Niño Dios y ofrecídole, éste un corderillo de leche, aquél
unas mantillas de tela rica, ése otro unos muy aseados

234



NOTAS

1 Parte del estudio: Piotr Nawrot, Archivo Musical de Moxos. Antología
(Cochabamba: APAC, 2004), 1: 75-81.

2 “En la imperial ciudad del Cuzco, antigua corte de los Reyes naturales
de este Perú, que en idioma indico se intitulaban Incas, fundó en
nombre de el Rey, Nuestro Señor que entonces reinaba, y de sus
legítimos sucesores en la monarquía Española, y dotó con rentas
reales un Colegio seminario; para que en él se educasen a cargo, y
cuidado de la Compañía de Jesús los hijos de los Caciques, Indios
principalísimos, y como Señores de título...

...Tiene 20 Colegiales mayorazgos de Caciques muy principales,
segundas personas y herederos de los Cacicazgos de los 3 Obispados,
de este gran Cuzco, de Arequipa y de Guamanga, de que antiguamente
se componía un solo Obispado intitulado de el Cuzco, hasta que
a instancias dele Excmo. Señor Don Fernando de Mendoza, de
Nuestra Compañía, hallándose obispo de todas tres ciudades, sus
dilatadísimos distritos, se... para que los enseñemos a leer, escribir,
contar, y principalmente policía y doctrina Cristiana.

A vueltas de estos Colegiales señalados por su Majestad se reciben
otros hijos también de Caciques y principales...

También se reciben con nombre de pupilos algunos niños hijos de
Españoles principales, de la primera nobleza de esta insigne ciudad...”
[ARSI, “Peruana Litterae Annuae 1688-89-90,” Perú 17,  f. 161.]

3 AHSI, Historia General de la Compañia de Jhs en la Prouincia del Piru.
1567-1599, Perú 23. Dos tomos. T. 2, f. 6-7.

4 AHSI, “Litterae Annuae 1688-89-90,” Perú 17, f. 162.
5 ...tiene la Comp.a en el Cusco Iglesia particular par los yndios en

la qual en ningun tiempo del anno ni ora del dia deja de auer
muchos de ellos assi hombres como mugeres rezando y aprendiendo
la doctrina y cantando canciones en que se contienen los mistrios
de nra fe. [ARSI, Perú 19, Peruana Historia I, 1567-1625, f. 62.]

6 ARSI, Historia General de la Compañia..., Perú 23, 2:11-12.
7 En los archivos musicales de las antiguas reducciones jesuíticas que

hubo en Bolivia hay más de un centenar de estos cantos en diversas
lenguas nativas.

pañales, etc., que dejan al pie del fusete [sic] donde está el
Niño Jesús. Y por último salen los tres Reyes Magos
costosamente vestidos, que en la misma forma, aunque
conducidos de una estrella adoran al Infante Divino, dejando
sobre el fusete [sic] las artuitas de plata en que llevan sus
preciosos dones. Todos ellos salen acompañados de criados
y pajecitos. Y es un acto aqueste tan tierno y tan devoto,
que ninguno de los circunstantes puede mirarle, sin que se
le derrita el corazón en lágrimas por los ojos. En esta capilla
todos los viernes del año cantan su Misa muy solemne al
Santo Cristo y se sigue la plática que se les hace. Predícaseles
todos los domingos del año, mañana y tarde (ya se entiende
que en su idioma indico) y después del sermón de por la
mañana tienen en otra capilla aparte su plática espiritual”.16

8 ARSI, “Peruana Historia I, 1567-1625”, Perú 19, f. 220.
9 AHPTSI, “Annua de la Proua, del Piru. Por año de 1600”, Perú I, Caja

83, f. 6.
10 AHPTSI, “Litterae annuae es Provincia Peruana Societatis Iesu, Anni

1623-1624”, Perú II, Caja 84 bis.

“...singule partes templi, que aut sustinere, aut capere poterant
aliquod ornamentum affabre docorate. Imagines sanctorum infre-
quenti supplicatione circumlate, et nequid de esset ad exitandem
pium affectum animorum tubis, fidibus, fistulis, organis que musicis
adiunctis sacra per acta... vespere dicte, hymni decanti a die sancto
Parenti, sacra per octo insequentes omnium animos honestissima
volumptate demulcisum...” [Ortografía según el MS].   

11 “Dio esta Señora para la fundación de este Colegio veinte mil pesos
ensayados que se pusieron en renta en esta ciudad y en la de Lima,
y después añadió otros diez mil pesos ensayados que se sacaron de
neas joyas y preseas de grande estimación y valor de oro y plata...
Dio también la Señora Doña Theresa Orgañez fuera de estos treinta
mil pesos ensayados, una tapicería rica de doseles de damasco
carmesí y otras cosas curiosas para las fiestas; dio más una docena
de reposteros de cumbre muy ricos y vistosos; iten, un dosel de
terciopelo carmesí; iten, algunos candeleros de plata curiosamente
labrados; una alfombra muy grande y rica para nuestro altar mayor
que se compró en mil pesos; un famoso órgano para las fiestas de
casa, de valor y estimación...

 [ARSI, “Fundadores de los Collegios desta Prou.a del Peru,” Fondo
Gesuitico, 1488, Perú, f. 13.]

12 “... por tan singulares honras y favores que... ha recibido la Compañía
y nuestra ciudad del Cuzco, ha mostrado y  procura manifestar su
debido agradecimiento en las misas, oraciones y sufragios que
continuamente ofrece, conforme a nuestro Instituto, por los Señores
Diego de Silva y Doña Theresa Orgañez y demás sucesores suyos y
patrones nuestros... A tan grandes fundadores celebra este Colegio
fiesta, con misa y sermón del Domingo de la infraoctava de la
Concepción de Nuestra Señora... y este día dicen los padres misa
y los hermanos un rosario por dichos fundadores y al tiempo del
evangelio a uno de sus sucesores, que hoy es el Sr. Don Bernardino

235



de Silva Córdoba y Guzmán, se le da una vela encendida con
asistencia de los Padres del Colegio y mientras dura la misa y sermón
se sienta en silla y se le da cojín al lado del P. Rector en nuestra
capilla mayor...”

“... [para los] Señores cofundadores de este Colegio del Cuzco de
la Compañía de Jesús, Juan Gonçalez de Vitoria y Doña Francisca
de Vargas, [por las limosnas que hicieron] dícenseles las misas que
acostumbra la Compañía por sus fundadores cada semana y cada
mes y el día que se hace la fiesta de Nuestra Señora del Carmen, a
21 de Noviembre. Se enciende una vela desde el tiempo del Evangelio
y en nombre suyo memoria y agradecimiento nuestro a tanto
beneficios se pone en el altar de esta Señora. También se les dice
entre año dos misas cantadas de réquiem y la una el día de la
Conmemoración de los Difuntos y otro responso después de la misa
que este día canta nuestra comunidad.” [ARSI, “Fundadores de los
Collegios desta Prou.a del Peru,” Fondo Gesuitico, 1488, Perú, f. 15.]

13 AHPTSI, “Letras annuas de esta Provincia del Peru desde Mayo de 1636
hasta el de 37,” Perú II, Caja 84 bis,  ff. 3-4.

14 Las festividades en Lima fueron de las más solemnes que jamás se
conoció en Perú. Las Cartas Anuas han proporcionado la siguiente
descripción de aquellos festejos:

“Acabado ya el templo, previno para su dedicación su Excelencia
una procesión tan solemne y festiva, que no la ha visto mayor, ni
verá esta Ciudad de los Reyes: encargó a gremios y a caballeros
principales, el que en medio de las calles erigiesen arcos triunfales
a todo empeño y gasto: a las Religiones encomendó los altares, en
que trabajaron muchas semanas, pareciendo templos formados y
vistosamente enriquecidos con los más exquisitos y preciosos adornos,
que atesora en su mucha grandeza y ostentación esta ciudad. Logró
el amor el anhelo de la competencia, porque en todos hubo tanto
que admirar, que en viendo uno, parece que no había más que ver;
y en registrando otro de nuevo, comenzaban nuevas admiraciones.
Nada de esto es exageración, sino referir con aprecio lo que embelesó
los ojos. De los arcos y de los altares se oían suavísimas músicas,
con que había con que suspender a todos los sentidos: en algunos,
descendiendo Ángeles por nubes, representaban al pasar la imagen
de María Santísima. En nuestro altar hubo una representación, o
coloquio, entre siete niños, todo músico, y saliendo todos por
tramoya a rendirle a María triunfante el parabién de su templo, y
al Príncipe las gracias por su fábrica. Las calles todas se vistieron de
preciosos tapetes y colgaduras ricas, que pendían de los balcones.
El suelo todo se regó de varias flores y se perfumó de aromas.
Levantóse una balla, que dejaba despejado el campo, por donde sin
el ahogo del infinito gentío que concurrió, pudiese pasar la procesión.
Ésta se compuso de varios Santos de la devoción del señor Conde
en hermosas andas, algunas de plata maciza. Nuestro Padre, San
Ignacio, como el que hacía el convite a los demás, iba adelante,
dejando los mejores lugares al resto de los Santos. Entre una, y otra
anda iban varias danzas de Indios, que de las provincias más cercanas
a esta ciudad trajeron ensayadas al son de varios músicos instrumentos.
Interpelados iban cuatro triunfales carros con las insignias de las
cuatro partes del mundo, de donde se daban alegres músicas a toda
la procesión. En el último carro, que representaba a Europa, se
llevaba los ojos y la admiración de la Ciudad, el hijo primogénito
de el Excelentísimo Señor Conde de Lemus, asistido de su hermano
segundo y ambos iban tan aseados en sus vestidos y adorno de

diamantes, que cada uno parecía una estrella o cielo estrellado. Iban
a la circunferencia del carro los pages, tan de fiesta  y gala, que no
podía menos que admirarle la riqueza que en sus vestidos llevaban.
No hubo persona que se excusase de alumbrar con cirios en las
manos, así por el obsequio a la Virgen Santísima, como por ser
lisonja al Virrey. El bulto de esta milagrosísima Señora venía sobre
las andas de plata, que son de nuestro Padre S. Ignacio, y constaron
dieciséis mil y setecientos pesos; y venía aquel día más hermosa que
nunca (que el sol tiene también sus días de mayor belleza y lucimiento).
Así tomó esta Soberana Reina la posesión de su templo. Acompañan-
do a la armonía de las músicas la ternura de las lágrimas, al verla
entrar triunfante por las puertas de aquella que fue en un tiempo
tan estrecha y poco aseada capilla. En quien más se reconoció este
tan generoso, como católico llanto, fue en el señor Conde, que a
sollozos de alegría celebraba el triunfo de su Señora.

Luego inmediatamente se siguió el celeberrimo [sic] octavario a su
dedicación: todas aquellas ocho noches ardieron y se abrasaron
varias maquinas e invenciones de fuegos artificiales. El palacio y
todas sus galerías se coronaron de luces, como también las casas
arzobispales y de cabildo, y de los más honrados vecinos de la ciudad.
En la nueva iglesia celebraron los oficios el Cabildo Eclesiástico, y
por su antigüedad las religiones todas. El primer día predicó un
señor Canónigo; cantó la Misa el tesorero y Comisario Juez Apostólico
del Tribunal de Cruzada; el segundo día fue de Santo Domingo; de
San Francisco fue el tercero; el cuarto todo a San Agustín; el quinto
ocupó a los de Nuestra Señora de la Merced; el día sexto celebraron
los Padres de San Juan de Dios, pero el púlpito lo ocupó un gran
predicador de los nuestros; el séptimo hizo la fiesta particularmente
la Compañía de Jesús; y el octavo y último, le escogió su Excelencia
para celebrar él por si a esta señora, como si no fuesen suyos todos
los días: también fue el predicador de los nuestros. La música de
este Octavario cada día fue nueva, y distinta, ensayada muchos meses
antes, para causar la suspensión, que causó, en los ánimos. Publicóse
Certamen Poético, a que compusieron los mayores ingenios de esta
Corte, y en premios se distribuyeron cortes de tela, salvillas de plata,
sortijas de diamantes, y otras alhajas de mucha estimación y precio.
Y porque fuese celebrada en todos estilos y teatros esta Soberana
Reina, dispuso su Excelencia en su mismo palacio una representación
cómica, ejecutada por los pages de su casa y algunos niños de nuestros
estudios; fue la primer obra que se vio en estos reinos de perspectivas
y música recitativa; no se reparó en gasto, porque saliese con
perfección; dispúsose el teatro en el patio principal, que es capacísimo,
y se levantó también tablado para el auditorio, que fue numerosísimo.
Siete veces se repitió, y siempre con igual admiración, y aplauso. La
idea se tejió de estambres alegóricos en el Arca de Noé, y en el
diluvio universal, hallando en aquella una sombra de Nuestra Señora
de los Desamparados, pues es el Arca en que se salvan los que a ella
se acogen”. [AHPTSI, “Letras Annuas de la Provincia de el Peru de la
Compania de JHS desde el año de 1667 hasta el de 1674,” Perú II, Caja
84 bis, ff. 25 y ss.]

15 AHPTSI, “Letras Annuas de la Provincia de el Peru de la Compañia de
JHS. Desde el año de 1667 hasta el de 1674,” Perú II, Caja 84 bis, ff.
37-38.

16 ARSI, “Letra Anua. 20 de octubre de 1690 escrita por Padre Provincial
Francisco Xavier al Reverendo Padre General Thyrso Gonzáles,” Perú 17,
ff. 129r y 129v. Citado en: Nawrot, Indígenas y Cultura Musical...,
1:83-84.

236


