NTES DE LA
CULTURAL
ENCUENTRO
INTERNACIONAL

DIVERSIDAD
MEMORIA DEL 11

Y FUE




Y FUENTES DE LA DIVERSIDAD
CULTURAL

MEMORIA DEL 11
ENCUENTRO
INTERNACIONAL






DARROC®

Y FUENTES DE LA DIVERSIDAD
CULTURAL

VICEMINISTERIO DE CULTURA
UNION LATINA
UNESCO

MEMORIA DEL 11
ENCUENTRO
INTERNACIONAL






[l ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

ORGANIZACION

VICEMINISTERIO DE CULTURA
UNION LATINA
UNESCO
ARCHIVO Y BIBLIOTECA NACIONALES DE BOLIVIA

COMITE DE HONOR

Xavier Nogales
Ministro de Desarrollo Econémico

Maria Isabel Alvarez Plata
Viceministra de Cultura

Koichiro Matsuura
Director General de la UNESCO

Yves de la Gouvlaye de Ménorval
Representante de UNESCO en Bolivia

Bernardino Osio
Secretario General de la Unién Latina

Francois Zumbiehl
Director de Cultura de la Unién Latina

Alberto Bailey
Secretario Ejecutivo Fundacion Cultural BCB

Marcela Inch
Directora del Archivo y Biblioteca Nacionales
de Bolivia






[ ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

ORGANIZACION Y EDICION

Norma Campos Vera
Coordinadora General
Il Encuentro Internacional sobre Barroco
Representante Union Latina - Bolivia

APOYO
Maria Angela Abela, Wendy Alcézar, Joaquin Loayza
Rafael Ramirez, Antonio Valda, Candice Leon
Hernan Mendoza, Wilber Rivera, Jhonny Ruiz

AGRADECIMIENTOS

Victor Fagilde, Embajada de Espafia
Heéctor Villasefior, Embajada de México



Fotografia de cubierta: Angel Dominio, Maestro de Calamarca,
siglo XVII, iglesia de Calamarca, La Paz, Bolivia

Retira de cubierta: Anénimo Cuzquefio, Museo Nacional de Arte

Libro publicado por:
Viceministerio de Cultura, Unién Latina y Unesco

Produccion general: Norma Campos Vera
Disefio grafico: Fatima Gutiérrez

Impresion: Artes Gréficas Sagitario

Deposito legal: 4-1-75-04 P. O.
Copyright © Viceministerio de Cultura de Bolivia - Unién Latina

Todos los derechos reservados

La Paz - Bolivia, 2004



15

17

35

49

61

67

79

91

101

115

CONTENIDO

PREFACIO

PRESENTACION

PONENCIAS

REFLEXIONES EN TORNO AL “BARROCO” Y SUS ORIGENES
Margarita Vila da Vila / Espafia

EL CIELO Y EL INFIERNO EN EL MUNDO VIRREINAL
DEL SUR ANDINO
Teresa Gisbert / Bolivia

Formas de construir la Nacion:

EL BARROCO QUITENO REVISITADO POR LOS ARTISTAS
DECIMONONICOS

Alexandra Kennedy Troya / Ecuador

EL ESCULTOR LUIS DE ESPINDOLA Y SU TRAYECTORIA
ENTRE BOLIVIA Y PERU
Rafael Ramos Sosa / Espafia

LA SOCIEDAD VIRREINAL BAJO LA PROTECCION DIVINA
Marcela Corvera Poiré / México

EL MAL Y LA DIVERSIDAD CULTURAL.
BREVE ESTUDIO ICONOGRAFICO
Mireya Mufioz Vargas / Bolivia

APELES Y TLACUILOS:

MARCOS GRIEGO Y LA PINTURA CRISTIANO INDIGENA
DEL SIGLO XVI EN LA NUEVA ESPANA

Pedro Angeles Jiménez / México

Imégenes de Civilizacion y Barbarie en el Sur de Chile:

RAPTO DE MUJERES BLANCAS POR CACIQUES INDIGENAS
DESDE ERCILLA A RUGENDAS

Isabel Cruz de Amenabar / Chile

BERMELLONES Y AZURITAS EN EL TALLER COLONIAL ANDINO
PRACTICAS Y REPRESENTACIONES
Gabriela Siracusano / Argentina






123

137

149

155

165

171

183

195

213

221

229

CONTENIDO

ARTES UTILITARIAS Y BARROCO
NOTAS SOBRE LA CERAMICA VIDRIADA EN EL SURANDINO
Elizabeth Kuon Arce / Pert

EL BARROCO EN LA PINTURA MURAL ANDINA PERUANA
Mariano Felipe Paz Soldan / Pera

BARROCO Y NACIONALISMO INCA
Fernando Cajias de la Vega / Bolivia

BARROCO Y ANTIBARROCO
CONCEPCIONES DEL MAL Y DIVERSIDAD CULTURAL
Miguel Arteaga Aranibar / Bolivia

VIVIR EL MUNDO INTENSAMENTE.

EL PADRE JOSE DE ARCE, FUNDADOR DE LAS MISIONES
DE CHIQUITOS

Alcides Parejas Moreno / Bolivia

EL CONCEPTO DE BARROCO
EN CONCIERTO BARROCO DE ALEJO CARPENTIER
Milena Caceres / Per( - Francia

LAS IGLESIAS DE APURIMAC Y CHUMBIVILCAS

EN EL SUR PERUANO:

UNA NUEVA PERSPECTIVA DEL BARROCO ANDINO
Roberto Samanez Argumedo / Per(

EL BARROCO MOXENO Y SU APORTE ORIGINAL
Victor Hugo Limpias Ortiz / Bolivia

EL BARROCO MESTIZO EN LA COSTA DEL PERU:
LA IGLESIA DE SANTIAGO DE HUAMAN EN TRUJILLO
José de Mesa - Bolivia / José Correa Orbegoso - Per(

LA COLECCION MUSICAL PLATENSE:

ENTRE LOS CANCIONEROS MUSICALES Y LA LITERATURA
DE CORDEL

Andrés Eichmann Oehrli / Bolivia

LA VIDA LITURGICO - MUSICAL
EN EL COLEGIO JESUITICO EN CUZCO (SIGLOS XVI a XVIII)
Piotr Nawrot, svd / Polonia






sta segunda version del Encuentro Internacional sobre el Barroco,
que se llevé a cabo en la ciudad de Sucre, entre el 29 de octubre al
1° de noviembre de 2003, bajo la organizacion del Viceministerio
de Cultura, la Union Latina, la UNESCO y el Archivo y Biblioteca
Nacionales de Bolivia, nos ha permitido reunir en dialogos y reflexiones acerca del
barroco y las fuentes de la diversidad cultural, a destacadas personalidades del
ambito de la historia, arquitectura, arte, musica y literatura de diferentes paises.

La diversidad cultural es una demostracion de la ilimitada capacidad creativa
del hombre, con diferencias y procesos suscitados en diferentes periodos y ambientes,
alcanzando respuestas también diversas.

Precisamente, en los S. XVII y XVIII, periodo de desarrollo y esplendor del
Barroco, se han dado cambios en la manera de crear, en los procesos culturales
enfocados en una diversidad cultural, logrando grandes obras maestras con
caracteristicas particulares y que actualmente son valiosos ejemplos que perduran
y enriguecen el acervo cultural de nuestros paises.

Estas obras del periodo barroco junto a otras fuentes del conocimiento histérico
constituyen un valioso documento y un testimonio esencial y extraordinario para
el conocimiento del devenir de las sociedades, por ello, es importante el estudio
de su contexto socio-cultural, logrando el anélisis de los diferentes factores y
circunstancias implicadas en el proceso de creacion de la obra cultural.

Sabemos que la asimilacién, combinacidn y sintesis de diferentes aportes
constituyen el barroco mestizo, producto de la simbiosis cultural producida por los
distintos elementos hispanicos indigenas, dando lugar a una identidad y cultura
propia, que hoy en dia es la herencia comun que valoramos y protegemos.

Tanto el aspecto académico como el de integracion entre disertantes y asistentes,
han dado lugar para que esta actividad cobre importancia y pueda seguir con una
siguiente version. Esperemos que esta Memoria conteniendo las disertaciones
expuestas sea un aporte mas en la historia del arte, especialmente de los paises
americanos.

Agradecimiento especial a cada uno de los conferencistas que coadyuvaron al
desarrollo del Encuentro y a la edicion de esta publicacion.

15






a
e
=
Q.
%2}
]
~~
a
—
>
a
.=
S
—
>

Margarita

“BARROCO”

REFLEXIONES EN TORNO AL

Y SUS ORIGENES



Fig. 5. Descanso en la huida a Egipto, de Michelangelo de Caravaggio, 1595.
Fotograffas gentileza del autor.



omo historiadora del arte siempre me he
sentido atraida por la génesis de los estilos
artisticos, aun siendo consciente de lo arbi-
trarios que resultan muchos de los nombres
que les damos. Asi, por ejemplo, el término clasico surgié
en el siglo 1 d.C., durante el Imperio Romano, con el
retérico Quintiliano, quien, en De institutione oratoria, al
sistematizar las reglas de la oratoria y la elocuencia, designé
como classici a los escritores de lenguaje pulido, limpio y
refinado, es decir, “de primera clase”, estableciendo asi una
obvia analogia entre la elegancia de la lengua y la aristocracia
romana. Hubo que esperar al siglo XV1I para que, hacia
1630, la lengua castellana hispanizara el concepto y lo
aplicara a las formas artisticas de ascendencia grecolatina
que hoy asimilamos como clésicas, es decir, normativas,
permanentes y resultantes de esa sutil mezcla que Winckel-
mann definié como “noble simplicidad y serena grandeza”.t
A su vez, el término romanico con el que en la actualidad
designamos al arte desarrollado en la Europa occidental
durante los siglos X1y XII, s6lo aparecid a fines del siglo
X1X en la lengua castellana, tomado del latin romanicus (de
tipo romano), “con trasfusion de los sentidos arquitectonicos
y filol6gicos que habia tomado el francés roman durante
esa misma centuria.?

Igualmente posterior a la vigencia de su desarrollo
fue la invencidn del término gético, aplicado en conjunto
por la critica renacentista a todo el periodo medieval,
desvalorizado como una época de decadencia artistica por
la desidia de los godos bérbaros respecto a la buena arqui-
tectura romana. Vasari, el autor de las Vidas de artistas del
renacimiento italiano, es uno de los que carg6 al vocablo

con connotaciones de monstruosidad y de barbarie, ha-
biendo que esperar hasta mediados del siglo XVIII para
que una valoracion mas positiva se le otorgara a la arqui-
tectura gética en Inglaterra. No esta de més recordar que,
en realidad, cuando este tipo de arquitectura comenzo a
surgir a mediados del siglo XII en la Isla de Francia fue
entusiastamente saludado como Opus modernum por los
franceses y como Opus francigenum por los foraneos.3

Un similar caracter despectivo, sin relacion alguna
con los epitetos utilizados para designar al estilo durante
el periodo de su desarrollo tuvo el término Barroco. En su
Diccionario etimolégico J. Corominas nos informa que se
empezo a usar en el siglo XIX en castellano tomado del
francés baroque, que desde fines del siglo XVII queria decir
“extravagante”. A su vez, el término barroco, aplicado al
estilo arquitectdnico del siglo XVI1I, solo surge a mediados
del siglo XVIII. Segun los especialistas, el vocablo resultd
“de la fusion de Barocco, nombre de una figura de silogismo
de los escolasticos, y tomado por los renacentistas como
prototipo del raciocinio formalista y absurdo, con barogque”,
adjetivo aplicado por los franceses a la perla irregular desde
1531. A su vez, este Gltimo vocablo se tomo del portugues
barroco, que significa “barrueco o perla irregular”, del mismo
origen que el castellano berrueco, que es un pefasco. Hay
también que recordar que, aunque el estilo arquitectonico
conocido como “barroco” se cred en Italia a comienzos del
siglo XVII, “su nombre no se documenta alli hasta fines
del siguiente, y debio —piensa Corominas— de bautizarse
en Francia, pues en italiano no existe la acepcion
“extravagante”. Y todavia en las Gltimas ediciones del
Diccionario de la lengua espafiola se aplica el término a “un

19



estilo de ornamentacion caracterizado por la profusion de
volutas, roleos y otros adornos en que predomina la linea
curva” y se usa como adjetivo para lo “excesivamente
recargado de adornos”.4

El término del que se ocup6 G. Briganti en el articulo
“Barocco: strana parola”, aparece con claras connotaciones
estéticas a mediados del siglo XVIII —sefiala Checa Crema-
des—, “cuando Diderot y Jean Jacques Rousseau lo aplican
a la arquitectura y a la musica, respectivamente, como
sinénimo de estrambotico y confuso, dentro de una linea
de pensamiento, que, arrancando de la critica neoclasica,
descalifica el arte y la literatura” del llamado periodo
Barroco. Asi, en la Enciclopedia de Diderot se afirma:
“Barroco, adjetivo de la arquitectura, es un grado de lo
estrambotico” y también se dice que “La idea del Barroco
Ileva consigo un alto grado de risibilidad”. Por su parte
Rousseau, en el Diccionario de Mdsica que publicé en 1768
llama al “Barroco: musica con armonias confusas, recargada
de modulaciones y disonancias, con un canto duro y menos
natural, con una entonacion dificil y tiempos afectados”.
También el neoclasicista Milicia, en su Dizionario delle Belle
arti del disegno, publicado en 1797, llega a decir que “El
barroco es la forma maxima de lo estrambotico”, afirmando
gue “Borromini en la arquitectura, Bernini en la escultura,
Piero da Cortona en la pintura y Marino en la poesia, son
como la peste del gusto”. Por su parte, el arquitecto espafiol
Llaguno califico de “fatuos delirantes” a Churriguera, a
Ribera y a Tomé, y el académico A. Ponz tildo de
“arquitectura desatinada y barbara”, “maquina enorme de
marmoles” y “borron verdadero” al transparente disefiado
y ejecutado por Narciso Tomé en 1732 para la catedral de
Toledo, afiadiendo que éste, pese a su presunto “mérito”,
“hizo manifiesta su miserable habilidad en la quimérica
arquitectura con que armé el transparente”.5 De hecho,
el desprecio por el arte de este periodo se mantenia en
1929, al afirmar Benedetto Croce que “el historiador no
puede valorar el barroco como un elemento positivo sino
s6lo negativo: como negacion de todo arte y de toda poesia”.6

Si hacemos un breve resumen de la historiografia
artistica de este término, debemos recordar con Checa
Cremades que fue Jacob Burckhardt en 1855 el primero
en revisar los epitetos negativos aplicados al Barroco,
acabando por considerar a este periodo como una especie
de “renacimiento exagerado”. Setenta afios después, en
una obra divulgadora como es la Enciclopedia Universal
ESPASA, se hacia un balance entre el desprecio académico
y el gusto moderno sefialando que “la accién del tiempo
en las ideas estéticas va reuniendo un numeroso contingente
de admiradores del arte barroco, que aparece a nuestros

20

ojos desprovisto del sectarismo artistico de la época ya
lejana que lo produjo; perdénanse muchas de sus faltas en
gracia al poderoso aliento que las inspir6, y el estudio de
las costumbres de todas las artes coetaneas y de las que le
precedieron explica, excusandolas hasta cierto punto, las
redundantes demasias de una decoracidn sin tregua para
el reposo de la vista”.”

Fue el discipulo de Burckhardt, H. Wolfflin, quien
en dos obras de gran trascendencia, Renacimiento y Barroco,
y Conceptos fundamentales para la historia del arte, publicadas
por primera vez en 1888 y 1915 respectivamente, otorga
un espacio claramente definido al Barroco dentro de la
historia de los estilos. Tendria éste, segun Wolfflin, un
lenguaje especifico y muy diferente del renacentista. Asi,
asimila lo barroco a lo pictérico y profundo, dotado de
forma abierta, claridad relativa y unidad con subordinacién
de las partes, en contraposicion al arte del renacimiento,
al que considera mas lineal, plano y plural en la coordinada
composicion de sus partes, con una forma cerrada y bus-
cando una claridad absoluta.? Tales contraposiciones em-
palman, segun Checa Cremades, con las categorias de lo
apolineo y de lo dionisiaco expresadas por Nietzsche, ya
gue Wolfflin identifica al Barroco con un arte del “parecer”,
frente al Renacimiento que asimila con un arte del “ser”.

A partir del pensamiento de Wolfflin, algunos histo-
riadores y filésofos, apoyados en el formalismo del primero,
han convertido a lo barroco en una categoria universal,
llegando a identificar el espafiol Eugenio D’Ors, mas de
veinte momentos a lo largo de la historia del arte con algun
componente “barroco”. Asi, por ejemplo, el autor de la voz
“Barroco” en la Enciclopedia Universal ESPASA tilda a la
“profusa decoracion goética del duomo de Mildn” de
“verdadero barroquismo, como lo fueron —afirma— en
remotas edades los minuciosos detalles de los relieves
asirios y babilonicos, y ciertas exageraciones del arte bizantino
(que en algunas criticas ha dado lugar al empleo del vocablo
bizantinismo, refiriéndose a cosas sobrado complicadas y en
las que los detalles ahogan la idea del conjunto)”. Aflade
dicho autor que “el enlace del barroco con el gotico florido
del siglo XV resulta evidente si se atiende a la idea estética
que ha producido muchos de los monumentos de ambos
estilos”, ya que mientras el gotico recubre sus arcos “con
ornamentos desmenuzados del propio estilo, en detrimento
de la grandiosidad, el barroco pretende enriquecer las
producciones hijas de las ideas del Renacimiento, del cual
es para muchos una degeneracién, dando la supremacia a
las curvas sobre las rectas y abusando de la decoracion”.
En este sentido, y para dicho autor, “en Espafia el plateresco
fue un verdadero precursor del barroco (y acaso el verdadero



Fig. 1. Gran Altar de Zeus en Pérgamo, ca. 170 a.C.

barroco espafiol), aplicando a la arquitectura lo que grandes
artifices joyeros habian producido”.?

Con todo, parece que a ninguna época historica anterior
al siglo XV1I el término cuadra mejor que a la Helenistica
desarrollada entre los afios 323 y 31 antes de Cristo, tras
la muerte de Alejandro Magno. Especialistas en el arte del
periodo como J. J. Pollit llegan a dedicar todo un capitulo
al “Barroco helenistico”, advirtiendo, eso si, que, aplicado
a ese periodo el término “realmente tiene sentido sélo
cuando se usa en relacion con la escultura”, ya que son
menos conspicuos los elementos “barrocos” en la pintura
y en la arquitectura de esta época. “Las propiedades estilisticas
de la escultura helenistica que han llevado a compararla
con, por ejemplo, la escultura italiana del tiempo de Bernini
son —dice Pollit—, en primer lugar, una manera teatral de
representacion que enfatiza la intensidad emocional... y,

en segundo lugar, los recursos formales por los que se logra
esa excitacion teatral: inestables y ondulantes superficies,
expresiones faciales agonicas, extremos contrastes de textura
creados por el profundo excavado de la superficie escultdrica
con areas resultantes de luces e intensas sombras, y el uso
de formas ‘abiertas’ que niegan los limites y el equilibrio
tectonico”, como puede observarse en la composicion del
friso de la Gigantomaquia del Gran Altar de Zeus en Pérgamo,
levantado hacia el 180 a.C. por el rey Eumenes Il y descu-
bierto hacia 1880 por una expedicion arqueoldgica alemana
que trasladé los relieves encontrados al Pergameum Museum
de Berlin (Fig.1). Pero también enfatiza Pollit que el calificar
como “barroca” a cierta escultura helenistica no implica
que “toda ella manifieste todos los rasgos estilisticos que
han sido adscritos a la escultura europea del siglo XVI1”,
sefialando este autor que la recesion espacial de la que

21

Yo



Fig. 2. Mausoleo de Aretas IV en Petra (Jordania), siglo 1.

habla Wolfflin “parece haber jugado solo un pequefio
papel en la escultura helenistica”, como se comprueba
examinando el célebre grupo del Laocoonte, producto, al
parecer, del revival del estilo helenistico que tuvo lugar a
comienzos del imperio romano, en el siglo | d.C., ya que
la pieza —que fue descubierta en 1506 en las ruinas del
palacio del emperador Tito, en el mismo lugar en que la
contempl6 el naturalista Plinio el Viejo, quien se refiere a
ella como “preferible a todas las otras obras de arte, tanto
en escultura como en pintura”— guarda profundas simili-

22

Yo

tudes estilisticas con el grupo de Ulises y el ciclope, descubierto
en 1957 en la “gruta del emperador Tiberio” en Sperlonga.1

En un sentido similar, también a la arquitectura romana
imperial, desarrollada en las provincias del Asia Menor
(Turquia) durante el siglo 11, como es el caso del templo
de Termessos, del teatro de Aspendos, de la puerta del
Mercado de Mileto, de la Biblioteca de Celso en Efeso, y
del Santuario de Venus en Baalbek (Libano) y del Mausoleo
de Aretas IV, “El Jhazna”, en Petra (Jordania)(Fig. 2) se la
ha tildado de “barroca”, como sefiala el arquedlogo Antonio
Garcia y Bellido en su estudio sobre El arte romano.

Volviendo al repaso de la historiografia artistica, y por
rematar con la acepcion generalizada del “barroco” para
calificar ciertas fases artisticas en la evolucion de los estilos,
recordemos también que el historiador francés Henri
Focillon, apoyado en las leyes bioldgicas de O. Spengler,
consideraba los distintos estilos artisticos como un proceso
de evolucion vital, correspondiéndose los “barrocos” con
momentos de decadencia y senectud estilistica. Tal linea
de reflexion, aunque fructifera en su momento y todavia
recogida por algunos vulgarizadores de la historia del arte,
ha sido, por lo general, abandonada, “y unanimemente
—segun nos recuerdan Checa Cremades y otros autores— se
considera barroco s6lo a un momento de la historia, el que
corresponde al siglo XVII y a los afios iniciales del siglo
siguiente” 12

De todas formas, y pese a esa general aceptacion, hay
que recordar que el término “barroco” sigue siendo con-
flictivo, y que no faltan los autores que, insatisfechos tanto
con el caracter peyorativo del mismo en un principio, y
con laimposibilidad de observar todas las categorias formales
gue Wlfflin asociaba con él, han pretendido reemplazarlo
por otros y buscar definiciones y epitetos que se ajusten
mejor a las diferentes tendencias que se observan a lo largo
del siglo XV1I, no solo en los distintos paises europeos,
sino también en las colonias mantenidas por éstos en tierras
americanas. Asi, ya en la citada edicion de la Enciclopedia
Universal Espasa se afirmaba que “aplicando el calificativo
a la arquitectura de los siglos XVII 'y XVIII, se incluyen
monumentos que en nada merecen comprenderse entre
aquellos en que dominan los elementos decorativos
exagerados”.13

Podria decirse que en el desarrollo artistico de esos
siglos son tres, al menos, las corrientes que lo surcan. Una
es de tipo naturalista o realista, otra es clasicista y una
tercera se define como decorativa o barroca. Se hace dificil
asi abarcar con un solo epiteto todo el arte de tan fecundos
siglos, llegando a afirmar J. R. Martin que “no existe ningtn



estilo barroco unitario, sino que, al contrario, se debe
afirmar que el siglo XVII se caracteriza por una diversidad
de estilos”. Asi, dadas las dificultades para explicar en un
mismo nivel tanto el arte italiano o francés, el espafiol o
el de los Paises Bajos de ese tiempo, algunos especialistas,
en la primera mitad del siglo XX, trataron de resaltar las
originalidades nacionales, en detrimento de la busqueda
de un espiritu comdn para todo el arte de la época, y asi
se habla hasta hoy por algunos especialistas del Clasicismo
francés del siglo XV1I, entendiéndolo como la antitesis del
barroco.* De todas formas, la mayoria de los estudiosos
actuales no tienen dificultad en ver las concomitancias
existentes entre lo realizado en Francia y en el resto de
Europa, y tienden a considerar al clasicismo y al barroco
como dos tendencias que discurren en paralelo. Germain
Bazin, por ejemplo, sefiala que si bien el arte occidental de
los siglos XV11'y XVIII “es conocido por el genérico nombre
de ‘Arte Barroco’...incluye expresiones de Clasicismo lado
a lado con aquellas otras de Barroquismo”.15
Entendiendo, pues, que en el arte del siglo XVII
conviven tendencias naturalistas —manifestadas en el cui-
dadoso estudio y reproduccion de las apariencias naturales,
incluyendo la de la materia en movimiento a través del
espacio y de la luz—, clasicistas —con la continuacidn, revision
y desarrollo de muchos de los elementos distintivos del
Renacimiento, sin un brusco cambio estilistico—, y las
propiamente barrocas —con el vital, dindmico, apasionado,
teatral, turbulento, emocional, colorido y sensual estilo de
artistas como Bernini y Rubens—, tratemos de ver ahora
algunos precedentes, antecedentes o gérmenes de estas
tendencias en el arte del siglo anterior, dejando a un lado
las concomitancias formales que, como ya dijimos, se
advierten entre algunas esculturas y fachadas barrocas y
ciertas obras del periodo helenistico o romano.16
Respecto al naturalismo propio del siglo XVII, vale la
pena recordar que se lo censurd en todos los tratados sobre
teoria del arte del periodo. Vicente Carducho, italiano
autor de los Dialogos de la Pintura publicados en Madrid en
1633 se preguntaba, refiriéndose a Caravaggio “;Quién
pintd jamas, como este monstruo de ingenio y natural casi
hizo sin preceptos, sin doctrina, sin estudio, mas solo con
la fuerza de su genio y con el natural delante, a quien
simplemente imitaba con tanta admiracion?”. Y se queja
de que este “Anticristo” de la pintura, “con su afectada y
exterior imitacion y admirable modo y viveza”, haya “podido
persuadir a tan gran numero... de gente que aquella (la
suya) es la buena pintura, y su modo y doctrina verdadera”,
dando asi la espalda “al verdadero modo de eternizarse”.
Y por su parte Bellori, en sus Vidas de los Pintores, escultores

y arquitectos modernos de 1672 afirma que en la “dilatada
conmocion” que para él supuso el desarrollo artistico tras
la muerte de Rafael y con el desarrollo del manierismo, “el
arte estaba siendo atacado por dos extremos opuestos: uno
sujeto al natural, y el otro a la fantasia”. Dice también que
“los autores de este atague en Roma fueron Miguel Angel
de Caravaggio y Giuseppe de Arpino”. De éste, un manie-
rista tardio, censura que no tuviera “para nada en cuenta
el natural” y que siguiera “la libertad del instinto”, mientras
que del primero critica que copie “los cuerpos tal y como
se aparecen a la vista, sin eleccion”, es decir, sin criterio
artistico y sin seleccionar —como indica en otra parte de
su texto— “las bellezas naturales mas elegantes”, sin perfec-
cionar la idea creadora y, en consecuencia, no haciendo
que sus obras progresen y resulten “superiores a la
naturaleza”, lo que para Bellori supone “la suprema gloria
de estas artes”.

Pero, por mucho que los naturalistas fueran censurados
por los académicos, varios son los que cuentan con obras
deudoras del arte renacentista 0 manierista. Tal es el caso
de La carniceria pintada en 1583 por Anibal Carraci, luego
paladin del clasicismo, comparable en tema y tonalidad,
pero no en contenido con La carniceria con la Huida a Egipto
(1551) de Pieter Aertsen (Fig. 3). La obra de este maestro
holandés activo a mediados del siglo XV1 y pionero en la
ejecucion de bodegones y escenas de género, No esta exenta
de elementos manieristas, como situar el tema principal
—la huida de la Sagrada Familia— en un plano distante,
haciendo apenas reconocibles a sus personajes. EI mismo
principio compositivo —en donde la temaética sacra o
mitoldgica se confunde con las escenas de género y los
bodegones— se advierte en la obra Cristo en casa de Maria
y Marta (1565) de su sobrino y discipulo Joachim Bueckelaer,
a la que podriamos considerar antecesora de la obra homo-
nima de Velasquez, quien aplica un procedimiento similar
en su célebre cuadro de Las Hilanderas, pintada alrededor
de 1645y en donde también el tema principal —la Fabula
de Aracné- se relega al fondo, mostrandose en primer
término una escena de género con un taller de hilado.

También se ha dicho que la imagen de San Jerénimo,
modelada en terracota policromada por el italiano Torri-
giano hacia 1525 “hizo escuela en Sevilla”, pudiéndosela
comparar con el San Jerénimo penitente tallado por Juan
Martinez Montafiés (Fig. 4) para el retablo de Santiponce de
Sevilla en 1609 y con el San Pablo ermitafio pintado en
1640 por José de Ribera, “El Espafioleto”.

Son varios los ejemplos que podriamos mencionar
respecto a estas relaciones y deudas, pero quedémonos,
para concluir este apartado, con la obra de Caravaggio,

23



Fig. 3. Carniceria con Huida a Egipto, de Pieter Aertsen, 1551.

24

Yo




para cuyo estilo grave, tenebrista y nada idealizado —como
en el que se advierte, por ejemplo, en el Descanso en la huida
a Egipto de 1595 (ver portada)- se pueden citar como
precedentes algunas obras de Lotto, Savoldo, Correggio (la
Natividad de 1530) o Tintoretto. Los inusuales efectos
luminicos de estos pintores, dificiles de clasificar en el
panorama artistico del siglo XVI por lo mucho que sus
estilos personales anticipan soluciones propias del Barroco,
son un notable precedente para los fuertes contrastes de
luz y sombra del maestro del tenebrismo.

Ante este conjunto de obras conviene tener presente
la consideracién de Friedlaender de que frente al arte
anticlasico del manierismo se desarrolld el arte antimanierista
entre 1590 y 1615.18 Y es que, como recuerda Bialostocki,
los afios finales del siglo XV1y primeros del XVII constituyen
“un periodo artistico uniforme que se manifiesta como una
fuerte reaccion a la vaciedad del manierismo” en una forma
doble: “en el naturalismo de Caravaggio y en el academicismo
de los Carracci”.1® Para la tendencia clasicista del arte
del Seicento europeo —la Unica reconocida y alabada en la
tratadistica y teoria del arte del periodo— abundan los
modelos en el siglo anterior o en la antigliedad grecolatina.
Si comenzamos nuestro repaso por la quizad mas célebre
obra de Anibal Carracci, la decoracion de la béveda de la
galeria principal del Palacio Farnesio de Roma (Fig. 5),
efectuada entre 1597 y 1601, es facil advertir que en algunos
elementos de su composicion hay una deuda con los utili-
zados por Miguel Angel en la béveda de la Capilla Sixtina,
pintada entre 1508 y 1512, como es el caso de la sugestion
de atlantes marmareos y de broncineos medallones, o los
policromos ignudi que parecen descansar en la cornisa que
contornea la béveda. Pero el programa iconografico de la
béveda, Los amores de los dioses, con sutiles grados de amor
terrenal y divino, hunde su inspiracion no solo en las
célebres Metamorfosis de Ovidio —el poeta latino—, sino
también en la decoracion de la Villa Farnesina de Roma
hecha por Rafael hacia 1515, y en el 6leo de Tiziano Sagrado
y profano amor del mismo afio. De hecho, la representacion
del Triunfo de Baco en el centro de la boveda puede consi-
derarse como “una ingeniosa mezcla de Rafael y Tiziano”
gue manifiesta la capacidad de Carracci para asimilar sus
estilos creando, a la vez, algo propio.?

Y si nos referimos a la extraordinaria admiracion que
por Rafael sintieron los grandes clasicistas del siglo XVII,
como Guido Reni o el francés Nicolas Poussin, aparte del
ya mencionado Carracci, no esta de mas recordar que
también el escultor Gian Lorenzo Bernini, aclamado como
el més grande escultor de toda la centuria y reconocido por
su virtuoso “barroquismo”, sintié gran devocién por él.

Fig. 4. San Jerdnimo penitente, de Juan Martinez Montarnés, 1609.

Como sefala Bialostocki citando el diario de Chantelou,
Bernini estaba de acuerdo con los clasicistas franceses “en
lo que se refiere a la eleccion de los artistas dignos de ser
tenidos en cuenta. Ademés de los antiguos, eligio... a Rafael,
Tiziano, Annibale Carracci y Poussin”. Como testimonio
de ello podemos mencionar la deuda que su grupo de
Eneas, Anquises y Ascanio mantiene no solo con la epopeya
Eneida de Virgilio, sino también con las figuras de un
hombre, su invalido padre y su hijo pintadas en el lado
derecho del fresco del Incendio en el Borgo por Rafael para
la Stanzia del Incendio del Vaticano hacia 1515. Pero si el
conocimiento del fresco de Rafael y de la Eneida, junto con
en interés por la composicion en helicoidal propio de la
estética manierista, pudo originar un grupo como el de
Eneas y su familia, la admiracion que Bernini profesaba
por la escultura helenistica conservada en las colecciones

25

Y



Fig. 5. Béveda de la Galeria principal del Palacio Farnesio de Roma, por Annibale
Carracci, ca. 1600.

vaticanas sale a relucir en composiciones geniales como La
fuente de los cuatro rios en la Plaza Navona de Roma, ejecutada
hacia 1650, tras haber vencido anteriores reticencias del
Papa Inocencio X. En este caso, la inspiracion brota de la
célebre alegoria del Rio Nilo concebida por la escuela de
Alejandria hacia el siglo Il a.C. Tanto en un caso como en
el otro, las divinidades fluviales son plasmadas como
vigorosos ancianos recostados y acomparfiados de atributos
caracteristicos.2

26

Yo

Francia, como ya dijimos antes, fue el pais de la Europa
continental en donde las tendencias clasicistas del arte del
Seicento se dejaron sentir con mas intensidad y por més
tiempo. La inspiracion en temas de la mitologia clésica
—que tanta importancia tuvo en las obras de juventud de
Bernini—y en agrupamientos de figuras propios de Poussin
guia algunos de los trabajos mas renombrados de Frangois
Girardon, considerado junto con Coysevox como “el mas
sobresaliente escultor del reinado de Luis XIV”. Su estilo
se distinguid por su contencién y clasicismo, siendo la
perfecta encarnacién de las ideas defendidas por la Real
Academia de Bellas Artes francesa en aquel tiempo. La
mayoria de sus obras se hicieron para el Palacio y jardines
de Versalles, en donde colaboré con el presidente de la
Academia Lebrun, siendo “su grupo de Apolo atendido por
las Ninfas (Fig. 6)... considerado como la obra mas pura-
mente cléasica de la escultura francesa del siglo XVI1”. Sin
duda, la obra hace honor al espiritu de la época en que
surgid por la teatralidad de la composicion, la sensualidad
de los cuerpos femeninos, la forma abierta, la unidad de
conjunto y lo pictérico del grupo. Pero, junto a estos
caracteres tipicos de los que Wolfflin entendia como
“barrocos” y comparables a los que se advierten en las obras
de Bernini, hay referentes nitidamente clasicos, como son
las esculturas helenisticas y romanas de la diosa Venus para
las ninfas y El Apolo del Belvedere para el dios. Es esta obra
una copia romana de un original atribuido al escultor griego
Leocares de mediados del siglo IV a.C., considerada, desde
su descubrimiento a fines del siglo XV, como una de las
obras mas hermosas de toda la antigiiedad. De ella se
hicieron moldes en 1540 para Francisco | de Franciay una
réplica en bronce para Fontainebleau. A partir de entonces
y hasta el siglo XIX, la estatua estuvo presente en todos los
repertorios de estampas y vaciados dedicados a las obras
mas famosas de la antigliedad, y en la misma Francia se le
dedicaron cinco laminas en la obra publicada por Audran
sobre las Proporciones del cuerpo humano en 1683.22

Si hablamos de clasicismo en arquitectura —dejando
a un lado las numerosas obras de pintura de Vouet, Claude
Lorena o Poussin, quien tanto admird y se inspir6 en la
obra tardia de Rafael-, podemos citar como ejemplo de
vinculo entre el Renacimiento y el arte del siglo XVI1I los
frontispicios con pilastras pareadas aplicados por Claude
Perrault y Louis Le Vau desde 1667 a la fachada oriental
del Palacio del Louvre de Paris que, con rica imaginacion, se
inspiran en los disefiados por Pierre Lescot para el ala
occidental de la Cour Carrée del mismo palacio en 1546.
Segun Greenhalgh, se trata de “la fachada mas original
levantada en Francia durante el siglo XVI1” e inspiradora,



. .m. S ‘lét;'

S e

Fig. 6. Apolo atendido por las ninfas, de F. Girardon, ca. 1670.

27

Yo




Fig. 7. Baldaquino de San Pedro del Vaticano, por G. L. Bernini, ca. 1630.

a la larga, de los palacios de la Place de la Concorde de Paris
y el Petit Trianon de Versalles disefiados hacia 1770 por
Jacques Ange Gabriel .23

En territorio italiano esa vinculacién entre la arquitec-
tura del siglo XVI1I y la de la centuria previa se hace espe-
cialmente sensible en la iglesia del Gesi de Roma, comenzada
en 1568 con disefio de Vignola y continuada luego por G.
della Porta. Asi, para Chastel y Pevsner es una obra manie-
rista derivada del renacimiento; en cambio, Zlrcher y
Hoffmann ven elementos manieristas y del primer barroco
en ella. Como nos dice Bialostocki , esto “nos muestra lo
imperfectos que son nuestros criterios” estilisticos, pues
“una iglesia tan importante para la arquitectura posterior,

28

Yo

un modelo extendido por toda Europa por los jesuitas y
por la contrarreforma, resulta ser para unos un “bastardo”
y para otros “el ejemplo del nuevo estilo”. Lo nuevo, que
es lo colosal, esta presente en el tratamiento del espacio
interno y de su ctpula, mientras que la fachada recibe un
tratamiento mas acorde con las leyes compositivas del
manierismo. Y sin embargo, podemos advertir como algunos
de sus elementos —las pilastras pareadas y el resalte del
cuerpo central- son seguidos no solo en destacadas iglesias
del barroco italiano, como las de Sta. Maria de la Victoria,
Sta. Susana o la de San Ignacio, sind también y a comienzos
del siglo XVII, en la fachada disefiada por Carlo Maderna
para San Pedro del Vaticano, cuya composicién, por otra
parte —en cuanto al uso del orden gigante y a la presencia
de un atico con ventanas como remate— debe mucho a la
ideada por Miguel Angel para el exterior de la cabecera del
templo a mediados de la centuria anterior.24

Mucho mas innovadora, en cambio, y “barroca” en la
acepcion usual del término es la arquitectura de F. Borro-
mini. A éste alude implicitamente Bellori cuando se queja
de que entre los arquitectos italianos del siglo XVII “cada
uno se inventa una nueva Idea e imagen de la Arquitectura...,
exponiéndola en la calle y en las fachadas: hombres carentes
de toda ciencia que pertenezca al Arquitecto, del que en
vano ostentan el nombre”. “Deformando los edificios... y
monumentos —afiade— inventan con desvario angulos,
quebraduras y contorsiones de lineas”. En la fachada de
San Carlo alle Quattro Fontane de Roma (1665), tanto el
ondulamiento de sus tres calles, como el templete del
cuerpo superior y el cartucho apoyado por angeles en el
remate conforman una pantalla escultérica que, si bien no
tuvo efecto en los arquitectos romanos del siglo XVII, “fue
entusiastamente imitada en el norte de Italia y especialmente
en el norte y este de Europa”. Entre los italianos que se
hicieron eco de la fantasia, plasticidad y sentido del movi-
miento de Borromini esta Guarino Guarini, cuya cupula
de San Lorenzo de Turin, ejecutada entre 1668 y 1680, con
arcos entrelazados, saca audaz provecho de la arquitectura
islamica que habia estudiado en Sicilia y de la hispano-
musulmana, como se advierte comparandola con la también
estrellada boveda de la macsura de la mezquita de Cérdoba,
levantada por orden del califa Al-Hakam Il hacia el afio
966.25 Esta asombrosa posibilidad que exhibe el llamado
“Barroco decorativo” para inspirarse en los estilos mas
diversos del pasado se advierte también en una de las méas
populares formas barrocas: la columna salomonica. A
menudo se dice que aparece por primera vez en el Baldaquino
del Vaticano (Fig. 7) disefiado por Bernini hacia 1630. En
realidad, el genial escultor tom6 el modelo —en un gesto



de reverencia por la antigiedad cristiana— de las columnas
utilizadas en el baldaguino de la basilica paleocristiana del
Viejo San Pedro, a las que reutilizd en los nichos superiores
de los pilares del Nuevo San Pedro. Al parecer, las columnas
—torsas y cefiidas de pAmpanos— habian sido traidas de
Constantinopla y una piadosa tradicion difundié la creencia
de que procedian del viejo templo de Salomén en Jerusalén,
de ahi el apelativo con que se las conoce desde entonces.
Ese excepcional prestigio quiza explique su presencia,
enmarcando la alegoria del Triunfo de Venecia (Fig. 8), en
el 6leo pintado por Veronés para el techo del Salon del
Gran Concejo del Palacio Ducal de Venecia en 1585. Es
éste uno de los mas notorios ejemplos de cuan difusas,
rigidas e inGtiles resultan a veces las delimitaciones estilis-
ticas, pues, pese a considerarse a Veronés como el ultimo
de los grandes maestros del Renacimiento veneciano, la
obra es descrita por Martin Gonzalez como “una obra
seflaladamente barroca” y “representa —en palabras de
Tansey y Kleiner— una de las primerisimas y modernas
glorificaciones pictoricas del Estado, un tema que se volveria
muy popular durante el periodo barroco”. Tanto las ampu-
losas figuras y la riqueza de la composicidén, como la
perspectiva en angulo de 45 grados, anticipan soluciones
del Barroco ilusionista de Cortona, Gaulli o el Padre Pozzo,
como del tardio dieciochesco exhibido por el veneciano
Tiépolo.2

A su vez, las bovedas decoradas por estos maestros
italianos -ya se trate de la Glorificacion del gobierno de Urbano
VIII pintada hacia 1635 por Pietro de Cortona para el
Palacio Barberini o del Triunfo del Nombre de Jesus elaborado
por Giovanni Battista Gaulli hacia 1676 para la iglesia del
Gesl de Roma, cuentan con un notorio precedente en las
ilusionistas perspectivas aplicadas por Correggio a las
cUpulas de la Iglesia de San Juan (Fig. 9) y de la Catedral de
Parma, decoradas, entre 1520 y 1530, con la Ascension de
Cristo y la Asuncion de la Virgen, respectivamente. Genio
solitario, capaz de fusionar diversos estilos, como los de
Leonardo, Rafael y los venecianos, Correggio, elaboro sin
embargo, un estilo tan personal que, pese a desarrollarse
a comienzos del Manierismo, bien podria ser llamado
“proto-barroco”.Z

Algo parecido pasa con el gusto por el dinamismo
exhibido por Leonardo Da Vinci tanto en el estudio para
el monumento ecuestre a G. G. Trivulzio (Fig. 10) como en
los caballos encabritados de La lucha por el estandarte de la
Batalla de Anghiari, obra que desgraciadamente qued6
inacabada en el Palazzo Vecchio cuando el maestro abandond
Florencia en 1506. Con todo, su carton sobrevivié mas de
una centuria y pudo ser copiado, hacia el 1600, por Rubens.

Algun tiempo después, el vigor, la pasion y el exuberante
movimiento advertidos en la copia del trabajo de Leonardo,
vuelven a manifestarse en El rapto de las hijas de Leucipo,
obra de caracter mitol6gico efectuada en 1617 provista de
una composicion altamente dindmica que desafia la esta-
bilidad y cumple con las més notables caracteristicas barrocas
de H. Wolfflin. Pero que Rubens, aparte de ser el genio
barroco que todos admiramos, supo forjar su estilo tanto
a partir tanto de las ensefianzas de los precursores del
Barroco italiano —los Carracci y Caravaggio—, como de los
grandes maestros del Renacimiento Pleno —Leonardo,
Miguel Angel y, especialmente, Tiziano— queda evidenciado
no solo si contemplamos el dibujo de Leonardo, sino
también, por ejemplo, la copia (Fig.11) al 6leo que hizo, a
comienzos del siglo XVII, de la Venus con espejo pintada en
1555 por Tiziano.28 Es imposible, en efecto, entender el
arte del Barroco sin entablar algtn tipo de dialogo con el
Renacimiento, ya que, sea como continuacion de sus formas
clasicas o reaccion ante las mismas, el arte del Seicento
siempre tuvo en cuenta al de la centuria precedente.

La era del Barroco —ya que también se ha usado el
término para describir a todo un periodo histérico— fue
tan diversa como el arte que produjo: “espaciosa y dinamica,
brillante y colorida, teatral y apasionada, sensual y extética,
opulenta y extravagante, versatil y de virtuosos”, en palabras
de Tansey y Kleiner. Fue una época de expansién y descu-
brimientos en la que algunas potencias colonizaron el globo
terrdqueo, extendiéndose su expansién mas alla de los
limites terrestres en las concepciones de la nueva astronomia
y fisica propuestas por Galileo, Newton y Kepler. El espectro
Optico de la humanidad se expande en ella para abarcar
tanto los inmensos espacios del cielo como los microscpicos
de las células. La era barroca se apasiona por el espacio y
el universo, como lo prueba el hecho de que Descartes
haga de la extension el Unico atributo fisico del ser, que
Pascal confiese que “el silencio de esos espacios infinitos”
le aterroriza o que Milton se refiera a “la vasta e ilimitada
profundidad”.?®

Sabemos bien que tras todas las discusiones, asambleas
cientificas y congresos que tuvieron lugar en Estados Unidos,
Suiza e Italia entre 1954 y 1963,% seria indtil y pretencioso
dar nuevas definiciones o pretender zanjar una cuestion
tan compleja y vasta como la del “barroco”. Si nos hemos
animado a poner por escrito estas reflexiones es para invitar
a que, al menos, volvamos a meditar, en lo inapropiado
gue, en su acepcién etimoldgica original, resulta el término
si se lo aplica genéricamente al arte del siglo XVII. Pensemos
también en la extraordinaria riqueza y multiplicidad de
matices, corrientes y estilos (personales, nacionales, regio-

29



Fig. 8. Triunfo de Venecia, por Veronés, ca. 1585.

30

Yo



Fig. 9. Ascension de Cristo de la Iglesia de San Juan de Parma, por Corregio, 1520 -1523.

Yo



nales y por periodos) que conocio esa centuria en materia
artistica. ;Cémo, si por “barroco” en el siglo XVIII se
entendi6 lo “extravagante”, lo “risible” o lo “imperfecto”,
podemos usar impunemente tal vocablo sin entender o
cuestionar lo injusto que resulta para una épocay arte de
tanta diversidad como fue aquella? Quiza s6lo nos quede
repetir, con Bialostocki, que “a la vista de la pluralidad del
problema, debemos aceptar un compromiso: ...subrayar la
rica variedad del arte del siglo XVIl y... el hecho de que el
caracter “retdrico” comun de sus creadores y de... sus obras
es propio de un arte que... fue creado... para ejercer su
efecto sobre los hombres, ilustrandoles, cautivandoles y
conmoviéndoles”.3t

q

Fig.10. Caballo encabritado y jinete, por el
taller de Leonardo Da Vinci, ca. 1508.

Fig.11. Venus y cupido (copia de Tiziano) por
P. P. Rubens, ca. 1600-1612. )






NOTAS

10

1

12

13

14

34

Corominas, Joan, Breve diccionario etimoldgico de la lengua castellana,
Ed. Gredos, Madrid, 1983, pp. 153; Winckelmann, J.J., Historia del
Arte en la Antigliedad, 1763 (reedicion de Ed. Iberia, Barcelona,
1984).

Corominas, J., Idem, pag. 512.

Checa, Cremades, F. et alt., Guia para el estudio de la historia del arte,
Ed. Cétedra, Madrid, 1980, pags. 87-88, y Tansey, R. G. y Kleiner,
F. R., Gardner’s Art through the Ages, Harcourt Brace College Publishers,
Fort Worth, 1996, pag. 416.

Corominas, J., Idem, pag. 88, y Real Academia Espafiola, Diccionario
de la Lengua espafiola, Madrid, 2001, pag. 295; Kurz, O., “Barocco.
Storia di un concetto”, en Barocco europeo e barocco veneciano, Venecia,
1962.

Briganti, G., “Barocco: strana parola”, Paragone, I, 1950; Checa
Cremades, F. et alt., Idem, pp. 115-116; Checa; Diderot y D’alembert,
Encyclopédie 11, Paris, 1758; Bialostocki, J., “Barroco™: Estilo, época,
actitud”, Estilo e Iconografia. Contribucién a una ciencia de las artes, pag.
81, Barral Ed., Barcelona, 1973; Milicia, Dizionario delle Belle arti del
disegno, Bassano, 1797; Ponz, A., Viaje de Espafia, Tomo |, Madrid,
1772.

Croce, B, La storia dell’ eta barocca in Italia, 1929.

Burckhardt, J., El cicerone, Ed. Iberia, Barcelona, 1953 (1855);
Enciclopedia Universal llustrada Europeo-Americana, Hijos de J. Espasa,
Tomo VII, Barcelona, 1925, pag. 949.

Wolfflin, H., Renacimiento y Barroco, Ed. Comunicacién, Madrid,
1977 (1888), y Conceptos fundamentales para la historia del arte, Ed.
Espasa Calpe, Madrid, 1961 (1915).

D’ors, E., Lo barroco, Ed. Aguilar, Madrid, 1964 (1935); Enciclopedia
Universal Espasa, VI, Barcelona, 1925, pags. 949-952.

Pollit, J. J., Art in the Hellenistic Age, Cambridge University Press,
1986, pp. 79-126.

Garciay Bellido, A., Arte romano, Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas, Madrid, 1979, pp. 455-472, y Tansey, R. G. y Kleiner,
F. R., Gardner's Art through the Ages, pag. 818.

Asi, en la citada edicion de la Enciclopedia Universal Espasa, VII, en
la pag. 949, se afirma que “todos los estilos y todas las artes aplicadas
han producido edificios, esculturas, cuadros, armaduras y toda clase
de manifestaciones artisticas, que bien pueden calificarse de verda-
deros barroquismos; desde este punto de vista, cada época tiene su
barroco, mientras no todas las construcciones artisticas de los siglos
XVIly XVIII pueden comprenderse en este estilo”, siendo, a juicio
del redactor de la voz en la citada enciclopedia, ésta “la nueva
acepcion artistica de la palabra”. Véase también Focillon, H., La
vida de las formas, Ed. Ateneo, Buenos Aires, 1947 (1936), Azcarate
J. M. de, “Teoria y funcién del arte”, en Historia del arte de Ed.
Anaya, Madrid, 1992, pp. 14-16.

VV.AA., Manierismo, Barocco, Rococo. Concetti e termini. Congreso
internacional, 1960, Roma, 1962: Bialostocki, J., “Barroco: estilo, época
y actitud” (1958), en Estilo e iconografia, Barral Ed., Barcelona, 1973,
pp. 79-107; Castedo, L., “El Barroco en Europa. Transplante y modifi-
caciones americanas”, pp. 233-262, en Historia del arte Iberoamericano,
I, Ed. Andrés Bello y Alianza Editorial, Madrid, 1988; Gutiérrez,
R. (editor), Pintura, escultura y artes Utiles en Iberoamérica, 1500-1825,
Ed. Céatedra, Madrid, 1995, y Enciclopedia...Espasa, Ibidem, pag. 949.

Mueller, J. H., “Baroque _is it a datum, hypothesis our tautology?”, Journal
of Aesthetic and Art Criticism, XII, 1954, ndm. 4, pp. 421-437; Martin,

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27
28

29
30
31

J. R., “The Baroque from the point of view of the art historian” Journal
of Aesthetic and Art Criticism, XIV, 1955, nim. 2, pp. 164-170;
Tatarkiewicz, W., Historia de la Estética, I1l. La estética moderna,
1400-1700, Ed. Akal, Madrid, 1991; Peyre, F., ;Qué es el clasicismo?
Ed. Fondo de Cultura Econémica, México, 1966 (1933); Hautecoeur,
L., Histoire de I'architecture classique en France, Paris, 1943-1957.

Tapie, V. L., Barroco y Clasicismo, Ed. Catedra, Madrid, 1978 (1957);
Bazin, G., Baroque and Rococo, Thames and Hudson Ltd., Londres,
1989 (1964), pp. 6-10.

Tansey, R. G. y Klainer, F. R., Gardner’s Art through the Ages, pags.
818-820.

Carducho, V., Didlogos de la Pintura, Madrid, 1633; Bellori, G. P.,
Le Vite de’ Pittori, Scultori et Architetti moderni, Roma, 1672, I, pp.3-
15 (Apéndice a la obra Idea de E. Panofsky, Ed. Cétedra, Madrid,
1984, pp.121-129); Chilvers, 1. (editor), The concise Oxford Dictionary
of Art and Artists, Oxford Univ. Press, 1990, pp. 4, 67.

Ibidem, pp. 78-80, 273, 423, 106-107 y 467; Martin Gonzalez, J.J.,
Historia del arte, 11, Ed. Gredos, Madrid, 1978, pag. 87; Bialostocki,
J., Ibidem, pag. 85.

Ibidem, pag. 85.

Panofsky, E., “El Clasicismo” en Idea, Ed. Catedra, Madrid, 1984,
pp. 93-101; Bellori, G. P., Ibidem; Tansey, R. G. y Kleiner, F. R,
Gardner’s Art through the Ages, pags. 833-834; Greenhalgh, M., La
tradicion clasica en el arte, Ed. Hermann Blume, Madrid, 1987, pp.
159-172.

Bialostocki, J., Ibidem, pp. 88-89 y nota 64; Wittkower, R., Gian
Lorenzo Bernini, Alianza Ed., Madrid, 1990, pp. 18-19 y Fig. 10;
Stokstad, M., Art History, Harry N. Abrams, Inc. Publ, York, 1995,
pag. 762.

Chilvers, 1., Ibidem, pag. 184; Haskell, F. y Penny, N., El gusto y el
arte de la Antigiiedad. El atractivo de la escultura clasica (1500-1900),
Alianza Ed., Madrid, 1981, pp. 166-169, lam. 77; Tansey, R.G. y
Kleiner, F. R., Gardner’s Art through the Ages, pp. 161-163, 867 y 875.
Sobre Lebrun y el clasicismo académico en Francia, véase Greenhalgh,
M., La tradicion clasica en el arte, pp 186-189.

Greenhalgh, M., Ibidem, pp.198-201; Tansey, R.G. y Kleiner, F. R.,
Gardner’s Art through the Ages, pp. 870-874.

Ibidem, pp. 770-771 (Il Gesu) y pp. 820-822, Fig. 24-1 (Sta. Susana)
y 24-2 (Vaticano), y Bialostocki, J., Ibidem, pp. 85-86.

Bellori, G. P., Ibidem, pp. 3-15; Bazin, G., Baroque and Rococo, pp.
14-23; Stokstad, M, Art History, pp. 753-759 y 345-347.
Ibidem, pp. 756-757; Krautheimer, R., Arquitectura paleocristiana y
bizantina, Ed. Céatedra, Madrid, 1984, pp. 66-64, Fig. 23; Martin
Gonzalez, J. J., Historia del arte, 11, pag. 131; Tansey, R.G. y Kleiner,
F. R., Gardner’s Art through the Ages, pp. 786-787.

Ibidem, pp. 760-762 y 840-842.

Janson, H. W., History of Art, Harry N. Abrams, Inc, Nueva York,
1991, pp. 491-492; Tansey, R.G. y Kleiner, F. R., Gardner’s Art
through the Ages, pp. 848-851.

Ibidem, pp. 818-820.

Bialostocki, J., Ibidem, pp. 79y 99.

Ibidem, pég. 98.



ot AVl e A Yinyts
2 4

gl &

Teresa Gisbert / Bolivia

EL CIELO Y EL INFIERNO
EN EL MUNDO VIRREINAL DEL SUR ANDINO



José Lopez de los Rios. El infierno (detalle). Iglesia de Carabuco (La Paz) con
la boca de leviatan a la derecha y la rueda que tritura a los condenados a la
izquierda. Al pie escenas de la vida del dios Tunupa.

Fotograffas gentileza del autor.



Dedico este texto a mi hijo Andrés
con quién aprendi mucho sobre estos temas.

LOS INFIERNOS ANDINOS Y LOS PECADOS DE LOS
INDIOS

0sé Lépez de los Rios firma una serie de

lienzos sobre las Postrimerias existente en

la iglesia de Carabuco. Este tipo de

composiciones fue muy popular en las tierras
altas, sobre todo en las doctrinas de indios; ya los jesuitas
mandaron pintar un conjunto con estos temas en la “iglesia
de indios” del Cuzco. El texto de dice: “y ha avido notables
mudanzas y conversiones de yndios con la consideracion de juicio
y gloria y penas de los condenados, que esta todo pintado por las
paredes de esta yglesia y capilla y particularmente con las penas
y castigos que en el infierno tienen los vicios y pecados de los
yndios”.* Guaman Poma al hablar de los indios pintores se
refiere también a la temética de las Postrimerias diciendo:
“y en cada iglesia haya un juicio pintado (y) alli (se) muestre la
venida del Sefior al juicio, el cielo y el mundo y las penas del
infierno”.

Ambos textos muestran que desde el siglo XVI el tema
de los Novisimos era uno de los preferidos por doctrineros
y que estaba presente en las iglesias de indios; esto los
familiarizo con la vision de la muerte, el pecado, el demonio
y el infierno. Son pinturas que reflejan el pensamiento de
la época expresado en la obra de algunos jesuitas como el
libro de Eusebio de Nieremberg “De lo temporal y lo
eterno”, cuyos grabados fueron copiados en Cuzco y en las
misiones de Chiquitos, y el de Jeronimo Nadal, donde hay
grabados especificos sobre las Postrimerias.2

, comnﬁpAdom

cas Hso Setos sobov LioSes peeado s yvvices :’.mn—m(\ z‘.-i

Leviatan o la boca del infierno, segun Guaman Poma de Ayala.

37




Con estos antecedentes se explica la existencia de estos
grandes conjuntos en los pueblos de indios; algunos son
tan espectaculares que cubren, con solo los temas de muerte,
juicio, infierno y gloria, toda la nave del templo. Los
principales conjuntos en el area sur andina son los de
Carabuco (1684) y Caquiaviri (1739), ambos en el
departamento de La Paz (Bolivia) y el de Huaro en Cuzco
(Perq). Este ultimo pintado por Tadeo Escalante en 1804.
Hay un “Infierno” y un “Juicio Final” en Collana (La Paz),
parte quiza de una serie parcialmente perdida. Finalmente
hay una pintura que representa “El pugatorio y el infierno”
conjuntamente, que esta en Sorocachi (Oruro). Las pinturas
de Huaro y Sorocachi son murales. La imagen mas antigua
gue tenemos del infierno es el dibujo de Guaman Poma
de Ayala que muestra tan solo la boca de Leviatan.

Fuera de los ejemplos descritos, que originalmente
constaban de cuatro 0 mas composiciones independientes,
hay representaciones de las cuatro “Postrimerias” en un
solo lienzo como el que existe en la parroquia de San
Jerénimo (Cuzco).

No siempre se pintaron estos conjuntos completos,
sino que usualmente tan solo se representa el “Juicio Final”
que incluye en si visiones del cielo y del infierno. El ejemplo
mas antiguo en territorio boliviano es el de la iglesia de
Curahuara de Carangas (Oruro, fechada en 1608, esta toda
pintada al temple sobre el muro de la nave principal; este
“Juicio Final” fue repintado en 1777. Entre otros ejemplos
podemos citar el “Juicio” pintado por Quispe Tito (firmado)
para el convento franciscano de Cuzco, y el que pinté
Holguin para la San Lorenzo de Potosi (1708), parroquia
de los indios de Carangas de Oruro. Es significativo que,
tanto Holguin como Escalante, cologuen su autorretrato
en la representacion del “juicio”.

El indio esté presente en la mayoria de estos conjuntos
que, como queda dicho, fueron pintados expresamente
para parroquias de indios a quienes se les mostraba el “juicio
y gloria y penas de los condenado..... particularmente con las
penas y castigos que en el infierno tienen los vicios y pecados de
los yndios”. El indigena es identificable en estas pinturas
por la falta de barba y bigote, y por el corte de melena,
algunas veces lleva "lucchu” o el “llauto” incaico. Entre los
indios identificables estd en el “Juicio” de Caquiaviri un
cacique, el cual es llevado al cielo por un angel; los simbolos
indigenas como el “uncu”, aparecen entre los despojos de
la muerte en el lienzo respectivo; y, en el mismo lienzo hay
varios queros que portan los demonios; también se
representa el pecado de idolatria con dos indios pacajes
adorando a un macho cabrio (representacion del demonio)

38

Anénimo de 1739. Iglesia de Caquiaviri (La Paz). Detalle del lienzo sobre la
muerte mostrando el pecado de idolatria. Dos indios pacajes adoran al demonio
en forma de macho cabrio, ofreciendole coca y chicha que escancian con un
cantaro y un kero.

José Lopez de los Rios. El Infierno (detalle). Iglesia de Carabuco (La Paz). El
pecado de idolatria en la parte superior del lienzo mostrando danzantes con los
demonios que ofician de musicos. Dos mujeres indias dan de beber al demonio
en sendos keros. Fotografia gentileza Carlos Rua.



a quien ofrecen coca y chicha. En la parte superior del
Infierno de Carabuco donde se muestra muerte y los
pecados tanto de indios como de espafioles y criollos, puede
verse un grupo de indios bailando y haciendo mdsica,
escena que da una idea de lo que fue el movimiento
denominado “Taqui-Oncoy™? que tuvo lugar a fines del
siglo XV1y en el cual hubo grandes danzas —y borracheras—
invocando a los antiguos dioses para que expulsen al Dios
de los cristianos y a los invasores que lo trajeron. Los
bailarines se mezclan con los demonios y uno de ellos recibe
ofrenda de chicha de dos mujeres que arrodilladas le ofrecen
sendos keros.* El cuadro lo mando a pintar el cura Joseph
de Arellano como consta en el libro de fabrica de la iglesia
donde hay varias partidas indicando el pago que hizo al
pintor José Lopez de los Rios.5 Es importante consignar
que en la serie de Carabuco se ha colocado la leyenda del
dios Tunupa, el mas importante del Collao, dios que
sobrevive a través de estas pinturas como “el santo”, en una

secuencia de pequefios recuadros que muestran etapas de
su vida, estos recuadros estan colocados en la parte baja
de los diferentes lienzos.

Las series de Carabuco y Caquiaviri tienen variantes
con respecto la concepcidn tradicional de las “Postrimerias”
que consideran solo los cuatro pasos Gltimos del hombre:
muerte, juicio, infierno y gloria. En Caquiaviri se ha afiadido
un lienzo con la “Adoracién del Anticristo” y en Carabuco
“La muerte” est colocada en la cenefa superior del cuadro
del Infierno y en lugar de éste se ha pintado un interesante
lienzo sobre el Purgatorio, donde protagonizan el hecho,
tanto San Gregorio como la Virgen de Pomata que preside
el hecho.” Es iconografia poco comun pues, salvo
excepciones, el purgatorio suele representarse muy
tardiamente y siempre ligado a la Virgen del Carmen.

En todos los lienzos, junto con los indigenas, estan
los africanos y los blancos; caracterizados los primeros con
sus rasgos fisicos, y los sequndos por llevar bigote y barba.

Detalle del lienzo anterior con la ofrenda al demonio. Fotografia gentileza Carlos Rua.

39



La Virgen del Carmen, precedida por la Trinidad, saca almas del purgatorio;
aquellas que fueron salvadas, vestidas de blanco y con luminarias, la rodean.

Se trata de mostrar que penas y premio es igual para todos.
Es interesante el “Juicio Final” de Curahuara que en la
parte del infierno muestra a un conquistador (con casco
y armadura) personificando el pecado de la “ira”. Valga la
ocasién para indicar que la iconografia del infierno es
medieval con las siguientes caracteristicas: esta presente el
demonio Leviatan 8 tragandose a los condenados, éstos
reciben diferentes penas segun sus pecados, asi al avaro se
le hace tragar oro derretido, al libidinoso se lo comen los
sapos, etc. Cada pecado se identifica con un animal, por
ejemplo la gula esta representada por el cerdo, la pereza

40

"El calendaro de los pastores”. Libro devoto de la edad Media que muestra las
penas del infierno, nétese la rueda a la que van atados los pecadores, tema que
es reelaborado en Caquiaviri, Carabuco y Huaro.

por el asno, la soberbia por el pavo real, la envidia por el
perro, la lujuria por el sapo y la serpiente, y la ira a veces
se representa con un ledn y la avaricia con la urraca.

Finalmente cabe preguntarse ;que llevé a los doctrineros
a seguir con la representacion del infierno y los pecados
de idolatria en los siglos XVII'y XVII1? Sin duda, el problema
de la idolatria no estaba superado, asi sabemos que aparece
en Callapa, pueblo cercano a Caquiaviri, un indio pacaje
Ilamado Pablo Chapi a quien se acusa de “imposturas y
supercherias sacrilegas...” que fueron cometidas en torno al
afo de 1744.9



I3

Juicio Final (detalle del infierno) anénimo. Pintura mural existente en Curahuara de Carangas (Oruro, Bolivia). Junto a la rueda de suplicios,
un conquistador condenado por el pecado de la ira.

La danza de los diablos en Paucartambo (Cuzco, Peru). Los pecados capitales estan identificados por los respectivos animales. En primer plano
“la gula” con el rostro de un cerdo.

41






Anénimo cuzquefio. Santa Gertrudis ante la Virgen de la Merced. La aparicion
tiene lugar en un jardin ideal.

LAS REPRESENTACIONES DEL CIELO

Contraparte del mal, del demonio y del infierno, es
la contemplacién del Cielo. Este se presenta en varias
formas:

1) Cuando se trata de una vision celestial, generalmente
contemplada por algun santo mientras vive en la tierra, el
cielo suele presentarse como un jardin florido, de acuerdo
a la imagen que trasmitieron los doctrineros del Paraiso
Celeste en el catecismo de 1584.10 Esta imagen responde
a una creacion del renacimiento que incorpora a la idea
de “paraiso” una larga tradicion oriental que muestra a éste
como un jardin.

2) Generalmente en la pintura virreinal el cielo se
representa como un conjunto jerarquizado de los seres que
lo habitan: la Trinidad en la clspide y en torno a ella los
angeles, Maria y San Juan Bautista estan a los pies; luego
vienen los apostoles, los patriarcas biblicos y los padres de
la Iglesia; los martires y santos mas connotados; los
fundadores de 6rdenes religiosas y, finalmente, la poblacion
femenina con las santas martires, las fundadoras, y algunas
monjas santificadas. Esta estructura corresponde a aquello

7

que la Edad Media denominé “Empireo”.

3) Existen pocas variantes en este “cielo jerarquizado”,
asi en Huaro tiene al pie el retrato del pintor y un personaje
con cuatro cabezas que soplan, que sin duda se trata de la
representacion tradicional de los cuatro vientos: euro austro,
boreas y aquilén, que impulsan el espacio celeste sobre la
tierra.12

Otro ejemplo interesante es el del cielo de Carabuco
compuesto en torno a la cruz, que es el simbolo de este
pueblo. Segun la tradicion un “santo varén” llamado
Tunupa por los indios collas, llego a la zona predicando el
bien y portando una cruz. Este “santo” fue sacrificado y su
cuerpo mas la cruz que portaba fueron arrojados al lago
Titicaca. La composicion de este “cielo” tiene al centro a
San Bernardo sujetando la cruz, rodeado por angeles
portadores de los simbolos de la Pasion de Cristo; encima
estan los santos y santas, a ambos lados de la cruz!3; En la
parte superior estan los apdstoles, San Juan Bautista, San
José, San Joaquin y Santa Ana. Finalmente, en el Empireo,
se ha colocado la Trinidad con Maria al pie.

Imagen del “cielo jerarquizado”. Anénimo. Museo Nacional de Arte. La Paz,
Bolivia.

4) En el cielo espiritual hay una dltima variante que
nos lleva a una forma propia de la iconografia bizantina
gue representa el “cielo” en una de las bdvedas del templo,
tal ocurre con la clpula que antecede al preshiterio de la
Iglesia de Tiahuanaco (La Paz, Bolivia). Esta composicion
esta concebida en forma circular con la Trinidad el centro;
los &ngeles, San Juan Bautista y San José con Santa Ana
en el primer circulo, en el segundo estan los apostoles y
los patriarcas, y en los dos ultimos los santos y santas
fundadoras. Es pintura al temple sobre lienzos que se
adhirieron a la ctpula con una pegamento natural. Es un
ejemplo Unico por el que tenemos que remontarnos a las
cupulas del mundo griego medieval, no sabemos como
llegd a los andes esta iconografia tan arcaica; quiza tenemos
gue pensar en los varios artistas que desde el mundo del
cercano oriente llegaron a esta zona en el siglo XVI.14

43



José Lopez de los Rios. El cielo concebido en torno a la cruz y los simbolos de
la pasion (detalle). Iglesia de Carabuco. La Paz, Bolivia.

5) Los “cielos” hasta aqui descritos estan dentro de
la ortodoxia, pero hay otros, fuertemente influidos por la
tradicidn greco-romana. Se trata de una concepcion cientifica
del cielo que es propia de la patristica, la cual maneja muy
bien los textos clésicos.

Esta concepcidn celeste cuyas bases cientificas se
remontan a la antiguedad clasica expresada en las obras
de Platén y Aristoteles, y a las concepciones medievales del
cielo, tuvo su reflejo en el arte andino, como puede verse
en la portada de la Iglesia de San Lorenzo de Potosi donde
se representa la teoria de Platdn segin el cual las esferas
celestes se mueven impulsadas por el canto de ocho sirenas.’
Esta composicion tuvo tanto éxito que, con variantes, se
repite en otros edificios potosinos como la iglesia de Salinas
de Yocalla y el Santuario de Manquiri. También se muestran

44

las esferas de los cielos, identificado cada uno de ellos con
los astros y su dios respectivo, en una pintura cuzquena
descubierta por Ramon Mujica.t® Finalmente tenemos
ejemplos en la literatura y la filosofia que circulaba en
Charcas, la cual nos muestra hasta que punto la sociedad
virreinal compartia de estas ideas. Me refiero a la obra
teatral “Coloquio de los once cielos” descubierta por Andrés
Eichman en un convento de Potosi'’ y al texto del jesuita
José de Aguilar que en el tomo segundo de su Cursus
Philosophicus, en el capitulo “Tractatus in Libros Aristotelis
de Mundo, Coelo, Metheoris & Affectionibus animantium”, da
esta concepcion cosmoldgica que era ensefiada en la
Universidad de San Francisco Xavier de la ciudad de La
Plata (hoy Sucre).

En la pintura cuzquefa aludida esta representada la
Tierra con sus mares, en ella hay una puerta flanqueda por




ASPERITAS #

Andénimo cuzquefo. Alegoria del firmamento con la representaciéon de los 7
cielos de los planetas, mas el circulo de las estrellas fijas donde esté el zodiaco,
mas el “cristalino”, el “primer movil” y el “empireo”, coleccion particular, Lima.

3
S
%
4
i
.
H
A
3
3

Giovani de Paolo. Una de las ilustraciones a la “Divina Comedia” de Dante la
cual muestra los ciculos celestes corresponientes a los siete planetas que giran
en torno al circulo de las estrellas fijas donde esta el signo zodiacal de “Géminis”.
Los planetas correspondientes se representan, en fila, al pie. Dante y Beatriz
contemplan la escena.

45




Detalle del lienzo anterior.

la Fe y la Caridad y una escalera con doce peldafios que,
atravesando los ocho cielos, llega al “Empireo” donde esta
Dios. Cada cielo tiene un color, y en estos cielos materiales
se muestran los planetas, las estrellas y el zodiaco; sobre
ellos esta el circulo del “Primer motor” que los anima,
mostrandose luego el “Cristalino” donde hay dos grupos
de nifos: los nifios del Horno de Babilonia y los que
murieron sin bautizo, estos Ultimos en forma de bebés. En
el “Empireo” estan, a ambos lados de la escalera, los santos
y los angeles, estos Ultimos dispuestos segiin los nueve coros
del Dionisio Aeropagita.’8 Este lienzo esta tan préximo a
la obra de teatro aludida que parece ilustrarla.

La pieza teatral estudiada por Eichman se publica con
una introduccién que explica cdmo la obra se basa en las
Etimologias de San Isidoro. Se trata de un “Coloquio”
donde “los diversos cielos disputan por la preeminencia en los
festejos de la Purificacion de la Virgen”, donde la concepcién
clésica y medieval del universo fisico muestra a éste
constituido por esferas concéntricas o “cielos” que giran
alrededor de la tierra. El concepto cristiano, basado en La

46

Fisica de Aristoteles, concibe un primer motor movido por
Dios; antecede a este cielo, que es el penultimo, el “cristalino”
por medio del cual se pasa de las esferas inferiores (o
terrestres) hacia el mundo sobrenatural donde esta Dios
(Primun mobile) y hacia el “Empireo” o Paraiso. Se forman
asi ocho cielos visibles y tres invisibles.

Los cielos visibles son como esferas compactas cada
una de las cuales contiene un planeta en el siguiente orden:
la Tierray el circulo de fuego con que se inicia el dilogo,
luego se representa el circulo de la Luna, el de Mercurio,
el del Sol, el de Marte, el de Venus, el de Jupiter, el de
Saturno y el circulo de las estrellas fijas con el Zodiaco en
él. A estos ocho cielos, como queda dicho, se afiade el
“Cristalino” el “Primer Movil” y el “Empireo” con lo que
se llega al nimero de once.

El “Coloquio” de Potosi presenta a estos cielos
identificandose con su respectivo planeta y el dios
correspondiente, ademas todos ellos se hallan relacionados
con las notas musicales 19, no olvidemos que es la musica,
segln Platon, la que mueve la estructura de los cielos. La



presencia pagana se justifica por la implicancia moral que
adquieren los dioses de la antiguedad a través de los tedricos
del renacimiento como Marcilio Ficino, Perez de Moya y
Alaciati, entre otros. Esta misma relacion se presenta en la
Divina Comedia de Dante.20

La relacion dios-cielo-planeta se puede ejemplificar
con algunos versos del “Coloquio”, como el que sigue y
que se refiere al “Segundo cielo”.

Mercurio asiste en mi esfera
y aunque es el menor planeta
le adoraron en la tierra

por el dios de la elocuencia
..... es inventor de la musica

y por eso entre los astros

es la estrella Unica

que baila y da sus saltos

y puesto que hoy se hacen lenguas
en elogios de Maria,

yo soy el que concurro
alamusicay la alegria.

Eichaman supone que el “Coloquio” fue escrito después
de 1687, ya que el manuscrito fue encontrado en el
Convento de Santa Teresa de Potosi que fue fundado en
esa fecha. Lo coloca en la primera mitad del siglo XVIIl'y
supone que su autora pudo ser una monja. Nosotros
creemos que no se puede descartar la autoria de José de
Aguilar jesuita, o por lo menos su infuencia, ya que en su
“Curso de Filosofia” dice, en la parte referente al “Tratado
del cielo” impreso en Sevilla en 1701(tomo |1, pag 525)
“Coelorum structura ita se haber. Supra terram est aqua, supra
aguam aer, supra aérem primum coelum, quod est fluidum, ut
ian videvimus, in cuius superficie versus nos est Luna; intus vero
magis versus profunditatem est Mercurius, postea Venus, diende
Sol, Mars, Jupiter, Saturnus. Supra hoc Coelum primum est aliud
coelum solidum, quod firmamentum dicitur, in coque sunt stellae,
& sydera fixa, sicut clvius in tabula sua gemmae in annalo.
Sequitur ultimo aliud coelum....appellaturque Impireum Sedes
Dei, & Beatorum Celum.” Como puede verse por este texto
las ideas que se muestran en el “Coloquio” asi como en la
pintura cuzqueia eran difundidas por el jesuita limefio
José de Aguilar en sus clases y, probablemente también, en
sus muy famosos sermones.

Es evidente que, por lo menos en lo retérico, primaba
una concepcidn cosmoldgica medieval que se adaptaba a
las imagenes que la intelectualidad virreinal daba al cielo,

J §
é 4

3 .
f

Do !
R

La sirena tafiendo un charango en el cielo, junto al sol y las estrellas, méas un
angel musico colocado sobre la columna, lo que indica que la musica anima el
movimiento de los astros. Portada de la iglesia de San Lorenzo. Potosi, Bolivia.

ello no descarta el que cientificamente se conocieran obras
méas modernas como las de Copérnico o Galileo. Sabemos
gue este Ultimo se conocia en Charcas pues Alonso Barba
cita el “Sidereus Nuncius” en su obra 22y en 1650 el capitan
Juan Vazquez de Acufa escribe unos folios (impresos)
titulados “Galileo Galilei, filésofo y Matematico el mas
Célebre”, en ellos se dice que Acufia era de la Orden de
Calatrava y que en su texto “recogio de diferentes noticias las
que aqui se dan de Galileo, y las dedicé a Juan de Figueroa
Regidor de la ciudad de Lima, Ensayador mayor de la casa de la
moneda de Potosi, y Familiar del santo Oficio, como a profesor
de las ciencias y curiosidades, que en ellas se hallan”,23 Acufa
estuvo un tiempo en Huancavelica.

Es evidente que la corriente cientifica de la que
formaron parte personas ligadas al quehacer minero como
Barba y Acufia no influy6 en la poética imagen del cielo
a la que la sociedad virreinal se habia acostumbrado, donde
los planetas (y sus respectivos dioses) precedian el cielo
espiritual constituido por el Empireo en el que reinaba
Dios rodeado de sus angeles; todo ello animado por la
musica celestial de la que estaban encargados
simultaneamente (seguin los casos) angeles, sirenas y planetas.
La portada de San Lorenzo de Potosi, el lienzo de Cuzco,
el “Coloquio” de las carmelitas y el “Tratado” de Aguilar
son el testimonio de los suefios cosmoldgicos con los que
adormecia su conciencia la sociedad virreinal.

47



NOTAS

10

11

48

Vega, Antonio de la, Historia y narracion de las cosas sucedidas en este
Colegio del Cuzco desde su fundacion hasta hoy 1 de noviembre, Dia de
Todos los Santos, afio de 1600, pag. 42 y 43. Edicion de Vargas Ugarte,
Lima 1948.

Nadal, Jerénimo, Imagenes de la Historia Evangélica. Barcelona 1975.
Laminas 98,99 y 135, El libro se public6 por primera vez en 607
bajo el titulo de Adnotationes et Meditationes in Evangeliae.

Taqui Oncoy, textualmente quiere decir “enfermedad de la danza”.
pero con este nombre se conoce el movimiento indigena de caracter
religioso que tuvo lugar en los andes a fines del siglo XVI en un
Gltimo esfuerzo por expulsar a los conquistadores. Ver Millones,
Luis (comp.), El retorno de las Huacas. Lima 1993.

Keros: vasos ceremoniales de madera, de origen incaico, que fueron
utilizados por la nobleza indigena durante la colonia.

En el libro de fabrica de la iglesia de Carabuco hallamos, en el afio
de 1683, varias partidas como las que siguen: "ltem de hechura de los
cuatro lienzos grandes cuatrocientos ps.” Item treinta libras harpillera para
los lienzos noventaisiete pesos y cuatro reales". "Cien pesos a los carpinteros
de hechu-ra de los cuatro marcos'. Firma estas partidas el bachiller cura
de la parroquia Joseph de Arellano. En la nave de la iglesia estan
los cuadros resefiados en los documentos, y en uno de ellos hay la
siguiente lectura: "El afio de 1669 por el mes de noviembre entrd a ser
cura de este pueblo el bachiller Joseph de Arellano quien con devoto selo
adorné la capilla mayor, hizo el coro y compré el érga-no y estos cuatro
cuadros por manos de Joseph Lopez de los Rios maestro pintor que los acabd
el afio de 1684 que fue pro-movido el dicho cura a la mayor de Chucuito
por el llustrisi-mo sefior D. Joan Queipo del Llano y Valdez Obispo de la
ciudad de La Paz y Sr. del consejo de Su Majestad g. Dios guarde”. Como
se ve por el libro de fabrica y la inscripcion de los cuadros éstos son
de mano del maestro José Lépez de los Rios.

Gisbert, Iconografia y mitos indigenas en el arte. La Paz 1980.

Por Purgatorio la iglesia catdlica entiende donde van las almas que
mueren en gracia, sin haber pagado totalmente por sus culpas. Alli
purgan sus culpas a fin de ser admitidos en el cielo.

Davidson, Gustav, en A Dictionary of Angels (Macmillan, New York
1967) nos dice que en el libro de Enoch, Leviatan es el dragén del
mar, con caracter femenino. Leviatan es el nombre hebreo de la
diosa Tiamat babil6nica. En el salmo 14 la Biblia lo muestra como
un hipopétamo o cocodrilo. Minois George, Historia de los infiernos.
Ed Paidos, Barcelona 1994, pag 209.

Navarro, José Maria, “Una denuncia profética desde el Per(i a mediados
del siglo XVI11: el Planctus indorum christianorum in America peruntina”.
Lima, 2001. pags. 24 y 37.

Gisbert, Teresa, El Paraiso de los Pajaros Parlantes. Ed.Plural, La Paz
1999.

Para comprender mejor la concepcion del paraiso o cielo como
jardin ver la obra MacDannell Colleen y Lang Bernhard, Historia
del Cielo, Ed. Taurus, Madrid 2001. Ver capitulo “Los placeres del

12
13

14

15

16

17

19

20

21

22

23

paraiso renacentista” pags 247-255. Son muy convincentes las
imagenes de Fra Angélico sobre el cielo.

Gisbert, op. cit. fig 126.

Schenonne, Héctor, Iconografia del Arte Colonial:Los Santos, Vol I;
Buenos Aires 1992, ver Bernardo de Claraval (pag 191) que es un
santo ligado a los simbolos de la pasion.

Gisbert, El Paraiso de los Pajaros Parlantes, el capitulo “Los otros” pag.
264 Ed. Plural. La Paz 1999.

Platon, La Republica, (Libro X: De la estructura del universo). Gisbert-
Mesa, Arquitectura Andina, La Paz 1997.

Mujica Pinilla, Ramén, El arte y los sermones en el “Barroco Peruano”.
Banco de Crédito. Lima 2002.

Eichman, Andres, “El coloquio de los once cielos”. Una obra de teatro
breve del Monasterio de Santa Teresa de Potosi. en “ Historia y Cultura”
Ns. 28 y 29, la paz 2003. 12. Eichman, op. cit. pag 112.

Serafines, Querubines, Tronos, Potestades, Dominaciones, Princi-
pados, Virtudes, Arcangles y Angeles.

Eichman, en op.cit. pag 97 dice: Seguin Pitagoras el movimiento de
los planetas y el de la esfera de las estrellas fijas, producen un sonido
universal que el hombre es incapaz de percibir...Este sonido equivale
a las vibraciones de las ocho cuerdas que componen... la escala
musical, en el siguiente orden: la Luna (mi), Mercurio (Fa), Venus
(Sol), el Sol (La), Marte (Si), Jupiter (Do), Saturno (Re), y el Firma-
mento (Mi agudo).

La Divina Comedia de Dante fue bellamente ilustrada por Giovanni
de Paolo, un pintor de la escuela sienesa contemporaneo del gran
poeta John Pope-Hennessy, Paradiso, The illuminations to Dante’s
Divine Comedy by Giovanni di Paolo, Thames and Hudson London
1993). En la ilustracion que muestra cuando Dante y Beatriz llegan
al circulo de las estrellas fijas, se ven los siete circulos correspondientes
a los respectivos planetas, diferenciados por colores. En el centro
esta el signo zodiacal “géminis” y al pie la representacion de los
planetas personificados con el dios correspondiente, desde el Sol
en su carro de fuego hasta Saturno. La representacion del universo
material como una serie de circulos concéntricos también puede
verse en el pintor espafiol Juan Ricci, que su obra inédita que se
guarda en Montecasino (Mss 469 pags 31 y 32) cuando describe los
primeros dias de la crecion se ve a Cristo y su Madre en el empireo
dentro de circulos concéntricos (que a veces se interpretan como
arco iris). Ver Ricci, La Pintura Sabia, Edicion de Fernando Marias
y Felipe Pereda, Madrid 2002, pag.72ss.

Para la biografia de Aguilar ver Barnadas Josep, Diccionario Histérico
de Bolivia, Sucre 2002, Tomo |, entrada correspondiente. Aguilar
es incluido por Francovich Guillermo, en La Filosofia en Bolivia. Ed.
Juventud, La Paz 1966, pag 33 ss.

Gisbert, Teresa, Literatura Virreinal en Bolivia. Ed. UMSA. La Paz
1968. Capitulo “La literatura cientifica”, pag. 116 a 118.

Vargas Ugarte, Rubén, Impresos Peruanos (1584-1650), Lima 1953,
pag. 237.



Formas de construir la Nacion:

EL BARROCO QQUITENO REVISITADO
POR LOS ARTISTAS DECIMONONICOS



A.Nava, San Agustin en éxtasis trinitario, 1846, ¢leo sobre lienzo, 105x85 cm.,
Cuenca, Museo del Banco Central del Ecuador.
Fotografia Jesus Paniagua Pérez.



oS gecenios después de la independencia

del Pert, Manuel Ascencio Segura, hombre

de ingenio aplebeyado —nos recuerda el

investigador Antonio Cornejo Polar- se
burlaba de que en las honras finebres en Lima del Mariscal
Gamarra se hubiese reutilizado un timulo dedicado a las
honras funebres de virreyes y otros mandatarios coloniales;
aunque lo mas ofensivo parecia ser los epitafios escritos en
griego y latin, incomprensibles para los asistentes a dichas
exequias.

En el fondo... —nos dice Cornejo Polar— lo que irrita a Segarra
no es tanto la reiteracion de ornamentaciones coloniales
cuanto la persistencia de una discursividad que se dice a si
misma y no considera para nada su comunicabilidad con los
asistentes.

(Cornejo-Polar, 1994, 12-13)

En este caso, y muchos similares, podriamos empezar
por preguntarnos si en efecto la imagen, lo visual, en estos
primeros decenios del periodo independentista suponia
una mera ornamentacion inofensiva, tolerada o auspiciada,
casi invisible, o si por el contrario al igual que la palabra
—oral y escrita— aunque mas lentamente, iba sufriendo un
proceso de resimbolizacién apropiada para una
comunicacién poco erudita y por ello englobadora asi
mismo de un publico mas amplio acostumbrado, como
sabemos, a consumir un imaginario religioso vasto y diverso.

Por mucho tiempo politicos e intelectuales reclamaron
la presencia fuerte de una cultura colonial inalterada. José
Marti insistié en algunas ocasiones que la colonia seguia

viviendo en la Republica. Y tuvo razén en cierta medida.
Volvamos nuestros 0jos a la cultura material. Pensemos en
que durante el siglo XIX se siguieron utilizando técnicas
constructivas, planos y ornamentacion para la arquitectura
civil y eclesiastica que parecian guardar estrecho vinculo
con sus antecesores coloniales; no se diga en la escultura
devocional cuyas figuras emblematicas y sus formas de
representacion y consumo casi no sufrieron alteraciones
debido a la demanda de millares de fieles que parecian
mantener alin una practica religiosa acorde con aquella
piedad barroca que se habia consolidado durante el siglo
XVIII.

Pero Marti, como muchos otros, tuvo razén solo
parcialmente ya que tanto en la literatura como en la
arquitectura civil monumental como en las artes plasticas,
especialmente en el dibujo y la pintura, se pueden empezar
a desentrafiar contenidos y formas nuevas e intenciones
politicas o civicas de una manera tangencial y solapada
(Cornejo-Polar, 1994, 15).

Aungue en buena parte de los paises latinoamericanos,
aun no podamos hablar de modernas disquisiciones estéticas
planteadas y analizadas publicamente y en donde el arte
cobra una cierta independencia, parece estar claro que las
imagenes empezaran a responder a nuevas historias que
evidencian procesos lentos de desacralizacion del mundo
y de la historia, pero —y esto es importante— oscilando atn
entre la simultaneidad contradictoria de dos tiempos diversos,
con sus racionalidades diferenciadas en la conciencia de un solo
sujeto (Cornejo-Polar, 1994, 17).

Comencemos, entonces, nuestra historia aterrizando
en una de las regiones artisticamente mas sobresalientes

ol



Antonio Salas, “Teniente coronel Mariano Castillo”, serie: Los generales de la
Independencia, 1824-1830, técnica mixta: aceite y proteinas sobre tela, 230x086¢cm.,
Quito, Archivo Flores Jijon, Pontificia Universidad Catdlica del Ecuador.

52

en Sudameérica durante el periodo de la Colonia: la
Audiencia de Quito. Pocos afios mas tarde de su
independencia seria parte de la Gran Colombia y
definitivamente la Republica del Ecuador en 1830. Por
aquellos afios se daria inicio a procesos simultaneos para
imaginar y crear la Nacion, procesos que incluirian de
manera irreversible la formulacion de narrativas visuales
como parte de discursos enunciados desde los diversos
sectores de poder —el Estado, la Iglesia, la nueva burguesia
terrateniente y los emergentes agroexportadores— narrativas
que serian leidas de diversa manera segun los distintos
grupos receptores.

Tomemos como ejemplo uno de los encargos mas
sintomaticos de estos primeros afios demandado al pintor
Antonio Salas (1780-1860), entonces el mas exitoso artista
de la época. En 1824 fue solicitado por el general venezolano
Juan José Flores, aliado de Bolivar, para retratar varios
generales destacados en los procesos de independencia de
Quito, consolidacion de la Gran Colombia y victoria final
en Tarqui (1829), contra los ejércitos peruanos. Finalmente
en 1830 el “Ayuntamiento de Quito” o Distrito del Sur fue
nombrado Estado libre con Flores al mando. A partir de
entonces se le encargd al pintor un nuevo grupo de retratos
y con ello complet6 24 personajes (Vargas, 1975). Todos
fueron pensados y pintados para figurar en una galeria
originalmente privada, aunque demandaban de un publico
que empezara a exaltar nuevos valores civicos, a concebir
un nuevo grupo —el militar— como el gran creador de la
“Patria Moderna”. Pintados de cuerpo entero, sobre un
pedestal corrido, de poses, trajes y gestos similares, lo Unico
que les distingue son los rasgos de sus rostros, carnosos,
llenos de vida y energia. En contraste, los cuerpos son
planos, las charreteras y demas bordados de sus uniformes
resaltan por la aplicacion de sobredorados, propios de la
pintura religiosa barroca. Un verdadero mélangé entre las
nociones plastico simbdlicas de un retratismo Neoclésico
asimilado débilmente y una préactica decorativa barroca
aun persisten te.;Podriamos hablar de un caso, entre muchos,
de “conflictividad pléstica” en donde los creadores de
imagenes, al igual que los literatos, empezaban a apropiarse
de modelos nuevos que redimensionaban en funcién de
las necesidades expresivas de las nuevas formaciones sociales
y el surgimiento de una retdrica burguesa, republicana y
liberal? (Morafa, 1994, 42).

Mas, Antonio Salas, aunque privilegiado por haber
sido reconocido como el pintor mas admirado de la primera
mitad del siglo X1X, nunca pudo, supo o quiso abandonar
del todo el lenguaje plastico del barroco, solicitado en la
mayoria de comisiones religiosas, que recibié desde los



sectores publicos o privados. Por ello, no debe llamarnos
la atencion que tanto él como muchos otros pintores
decimononicos quitefios guardasen celosamente en sus
talleres, decenas de grabados antiguos de los cuales seguian
reproduciendo iméagenes; y cuadros, esculturas o marcos
coloniales, un incipiente coleccionismo particular, cosa
que puede observarse en el mismo inventario de los bienes
de Salas realizado en 1824. (Vargas, 1975, 9-11).

Tampoco extrafie que muchos pintores durante todo
el siglo “restaurasen” o “retocasen” obra colonial de
importancia. EI mismo Salas, cofrade de Nuestra Sefiora
del Rosario en la capilla de la iglesia dominica de Quito,
se comprometid en 1823 a retocar 37 lienzos grandes, 10
medianos y 12 chicos. Al parecer, la capilla y todos sus
adornos estuvieron totalmente renovados para la sesion de
los cofrades el 4 de abril de 1830 en la cual se decidio la
participacion y salida en la procesion del Viernes Santo de
los mas importantes personajes de la época segiin riguroso
ordenamiento. Poderosa como seguia siendo dicha cofradia,
advertimos la incorporacién de figuras relevantes militares
a los cuales Salas ya habia retratado, como vimos, por
pedido del general Flores a quien entonces le toco presidir
dicha procesion, guién en mano. Otros participantes
retratados por Salas fueron el general Vicente Aguirre,
amigo intimo de Sucre, nombrado Huésped. El coronel
Comandante General de Armas Isidoro Barriga haria el
papel de Centurion, bogotano, entonces jefe del Estado
Mayor General en Quito y quien se casaria con la marquesa
de Solanda, viuda del Mariscal Sucre, presente en esta
ocasion en lo que se denominaba el Convite de las Sefioras.

Parece estar claro el proceso de secularizacion que iba
sufriendo la Iglesia Catolica y el uso publico de los espacios
a efectos de sefialar simbdlicamente el accionar de los
nuevos estamentos de poder. Los artistas, 0 muchos de
ellos, se convirtieron en aliados estrechos de estas
importantes transformaciones sociales, tema desarrollado
en otros articulos.

También parece evidenciarse que en general el
intelectual, pintores algunos de ellos y en el caso de Ecuador
muy influyentes.

Organicos o marginales, idedlogos o enemigos del poder,
ubicados en el seno o en las adyacencias de las emergentes
instituciones burguesas... desde los albores de la emancipacion
[se convierten los intelectuales] en la piedra de toque de un
imaginario nacionalista en el que los discursos metropolitancs,
procesales y redimensionados por la elite criolla, se funden
con las nuevas utopias que guian la vida independiente de

Antonio Salas, El Corazdn de Jesus (Ignem veni mittere), Quito, 1835, éleo sobre
lienzo, 136x86¢cm., Loja, Monasterio de la Concepcioén. Fotografia Alexandra
Kennedy Troya. e

53



América Latina.
(Morafia, 1994, 43).

Es el derecho que tendran los hombres libres de crear
su produccion simbdlica y en el proceso de crear la Nacion,
recordando u olvidando selectivamente ya que este proceso es
al final un simulacro, una interpretacion de lo que se desea
ser (Achugar, 1994).

Rescato de estas paginas algunos puntos que han ido
surgiendo: la importancia de lo visual o las narrativas
visuales en la construccion simbdlica de la Nacién, la no
linealidad de dicha construccion, es decir la superposicion
de valores tradicionales coloniales, premodernos y aquellos
considerados progresistas, liberales y/o modernos, una
suerte de seleccidn deliberada en ocasiones, inconsciente
en otras; la consideracién de un publico menos pasivo
aungue este puablico sea aln una poblacion pequefa,
poderosa; un publico al que se cree o desea permeado por
el civismo, un civismo —una forma de secularizacion— que
penetrara en los espacios mas reconditos de las mismas
iglesias.

La cita siguiente dice mucho sobre el pensamiento
ecléctico que se iba generando.

Las artes —nos decia en 1894 el literato y politico
conservador ambatefio Juan Ledn Mera— no solamente
son un lujo de la humanidad civilizada, sino hijas de un
pensamiento divino destinadas a servirla Utilmente y hacerla
mas llevadera la vida.

(Mera [1894], 1987, 292).

Enfilo mi propuesta hacia aquello del recuerdo u olvido
selectivo, ejercicio que harian ciertos artistas decimononicos
sobre el arte, los artistas o las imagenes coloniales a modo
de “rescate” de valores propios para afirmar la nueva
republica ecuatoriana. Sin embargo, tengamos cuidado en
no confundir otro fenémeno que corria paralelo, aquel
gue podriamos denominar como continuismo colonial, cosa
que efectivamente se dio durante todo el siglo en manos
sobre todo de los sectores populares. La demanda del arte
y la artesania barroca religiosa era tan fuerte ain que a la
vuelta a Quito de Chile en 1856 de otro gran pintor de la
segunda mitad del siglo, Luis Cadena, se dice que:

Instald su estudio con propésito firme de dar expansion a su
fantasia de artista, pero las condiciones sociales le obligaron
a pasar por la copia asfixiante de santos y virgenes, dnico
camino posible para los pintores pobres que tienen que vivir
de su trabajo.

(Navarro, 1945, 228).

54

Corroboremos lo anterior transcribiendo uno de los
tantos testimonios que sobre arte quitefio he recogido de
los viajeros decimondnicos. Se trata de las palabras de
Alfonso Stibel, un vulcanélogo aleman, extraordinario
dibujante y promotor del paisajismo y de la ilustracion
cientifica en Ecuador que estuvo por estas tierras entre
1870y 1874.

Quito es el emporio de la pintura de toda Sudamérica. Mas
de una docena de pintores estan ahi ocupados todo el afio
en elaborar cuadros de santos que se venden en el mismo
pais o fuera de él. Esta industria —el precio de las pinturas
se calcula menos por la ejecucion que por su tamafio— se
limita casi exclusivamente a la copia en serie de conocidos
originales; solo pocos de los pintores nativos han intentado
creaciones propias 0 han adquirido alguna habilidad como
retratistas. En Quito no hay una escuela de pintura; el arte
va pasandose por herencia, como antiguamente entre nosotros
en la Edad Media, con mas frecuencia de padre a hijo o de
maestro a discipulos; asi, lo esencial ha quedado a cargo del
talento individual y del empefio de cada uno.
(Bréckman y Stlittgen, 1996).

Es evidente que su preocupacion por la originalidad
del artista y la incorporacién a su paleta de una amplia
tematica, pasaban por el cedazo de un cientifico educado
principescamente en Leipzig y permeado por el espiritu y
las précticas del romanticismo aleman.

Pero, a pesar de estas conocidas aseveraciones que se
repiten en boca de muchos escritores o cronistas
decimononicos, dentro y fuera de la region de Quito, me
pregunto si efectivamente se trataba tan solo de la copia en
serie de conocidos originales una monGtona y mecénica respuesta
a una préactica agonizante —la barroca— que aln tenia
importantes cultores y consumidores no solo en Quito sino
en toda América Latina.

Al parecer, y esta es justamente mi propuesta, si bien
existié un continuismo barroco hasta aproximadamente la
década de 1880 para el caso ecuatoriano, por estos mismos
afos se dio otro movimiento: el retorno deliberado a un
periodo sobresaliente del arte colonial quitefio, los Gltimos
decenios del siglo XVl y la primera mitad de la centuria
siguiente, es decir, el arrangue y consolidacion del barroco
quitefio.

Quisiera que se comprendiese, o al menos reflexionase
sobre este afan de revisitar la colonia selectivamente como
una de las vias elegidas en la construccién de “lo nacional”
para el caso ecuatoriano, parcialmente como un elogio
solapado de la conquista, una afioranza al periodo colonial
y por extension una reivindicacion del imperio espafiol,



cosa que también sucedié en muchas de las celebraciones
independentistas (1852, 1892). Por ello se le vio al exitoso
barroco quitefio como un pilar histérico artistico sobre lo
que se debia partir y construir. Me atrevo a pensar que, se
recurria a la colonia en parte como un modelo para la
produccién y reproduccién de la arquitectura y el arte
religiosos y que este proceso de revisitar lo colonial, muy
de corte romantico provino de sectores mayoritariamente
conservadores, aunque ciertos liberales también se dejaron
seducir por la idea de unas iméagenes tan bellas e impactantes.
A fin de cuentas también se trataba de un retorno a “lo
propio”.

Esto fue lo que sucedio con la figura del primer artista
barroco de la Audiencia de Quito, Miguel de Santiago,
nico pintor mestizo de la época mencionado con nombre
y apellido en tasaciones de obra de aquellos afios y
posteriores, en discursos de las sociedades ilustradas del
ltimo cuarto del siglo XVIII, en informes de politicos y
cientificos ilustrados como Eugenio Espejo 0 en manos y
escritos de nuestro primer historiador el jesuita Juan de
Velasco.

Uno de los temas mas interesantes de la figura de
Miguel de Santiago, que hace obras desde mediados del
XVIly durante el primer decenio del XVI1I1,y o que hemos
denominado en articulos anteriores como el siglo de oro
de las artes quitefias, fue la utilizacion tanto del artista
precursor, cuanto del periodo, como un punto de apoyo
y referencia a los historicismos y nacionalismos que se
desarrollaron particularmente para el caso quitefio durante
la segunda mitad del siglo XIX, en la conformacion maltiple
del arte romantico de la época.

Este fendmeno de revitalizacion de las artes del barroco
quitefio —sobre todo en pintura y dibujo- se dio al parecer
en unos afos en que las referencias a la Colonia por parte
de ciertos sectores tradicionales de los terratenientes serranos
se empezaban a percibir con nostalgia, nostalgia de un
momento de esplendor que se debia recuperar ante la crisis
que la Escuela de Quito habia sufrido durante las primeras
décadas del siglo X1X. Santiago simbolizaria la figura clave
en el proceso de apropiacion del medio a través de la
inclusion de temas locales como los milagros o cuadros
histdricos, los paisajes de su realidad circundante y los

AHAHA“AHM‘“W J.UA.UJ

X"ﬁ-av‘[o\w 2T

(0

Za.
.
.

: -~‘0;-4"—-.

Miguel de Santiago, “Aparicién de San Agustin en el campo de batalla y el marques de Mantua”, serie: La vida de San Agustin, 1653-1656, 6leo sobre lienzo, 200x250cm.,

Quito, convento de San Agustin.

55



retratos de personajes relevantes de la sociedad quitefia,
amén de sus aportes a una técnica pictorica mas libre, mas
creativa y méas “profesional” (Iéase “clasica”).

Un primer intento por echar una mirada retrospectiva
se dio desde los sectores oficiales cuando en 1849 se cre6
en Quito la segunda escuela de arte del pais, después de
aquella fundada en Cuenca por Bolivar en 1822, y a la cual
se bautizd con el nombre de nuestro pintor: “Liceo de
Pintura Miguel de Santiago”. Dirigida por el dibujante
francés de paso por Quito, Ernest Charton, y auspiciada
por el influyente y adinerado quitefio Angel Ubills, este
liceo duré menos de dos afios aungue en él se formaron
destacados artistas como Ramon y Rafael Salas, Agustin

Guerrero, Luis Cadena, entre otros. Fue el primer intento
por formalizar la ensefianza metddica y clasica de las artes
pictoricas.

Apoyada en las bases del anterior liceo, en 1852 se
abrié otro centro: la “Escuela Democratica Miguel de
Santiago” que durd hasta 1859, afio en que se cerrd debido
a la convulsion politica interna que vivia el pais, tras una
nueva invasion del Perd. Esta estuvo vinculada al taller del
mencionado pintor conservador Antonio Salas y su
fundacidn obedeci6 a razones no solo artisticas sino politicas.
Durante su inauguracidn se festejo el aniversario de la
revolucion marcista (por el mes de marzo) de 1845 o fin
del poder totalitario y abusivo del primer presidente de la

B, O

e RN

‘V‘/ Aig‘)

\/\7

m«:z <,L Y

Miguel de Santiago, “Traslado de los restos de San Agustin”, serie: La vida de San Agustin, 1653-1656, ¢leo sobre lienzo, 200x250cm., Quito, convento de San Agustin.

Fotografia Alexandra Kennedy Troya.

56



Republica, el militar venezolano Juan José Flores (1830-
1845) y los discursos hicieron alusion a la necesidad de
erradicar el conservadurismo ;escudado? tras la religion
(Navarro 1991, 232). El caballo de batalla del nuevo arte
debia ser el de lanzarse a la invencion y a la originalidad
para tomar un caracter nacional... para no mendigar la
ciencia y la inspiracién en las naciones que llevan la
vanguardia de la civilizacion (en: Vargas 1971, 15), sin
olvidar el estudiar la Constitucion de la Republica y los
principales elementos del derecho publico (Navarro, 1945,
179). Cuan lejanos parecian aquellos afios en que Salas
servia con fervor los intereses del Estado floreano.

Esta Escuela promovid el primer concurso de arte en
la historia del pais. Es interesante advertir que entre aquellos
premios o participaciones se encontraban obras en las que
se copiaba y transcribia literalmente cuadros coloniales, tal
el caso de la serie Los Reyes de Juda atribuida a Nicolas Javier
de Goribar, discipulo de Miguel de Santiago, realizada por
Vicente Pazmifio jy a la cual se le otorgd el sexto
premio!(Kennedy, 1992). Es decir, la copia a obra barroca
colonial no solo era una préactica institucionalizada a modo
de modelos, sino que también podia estar sujeta a concurso
y ser premiada. Aun se valoraba, a pesar de los discursos,
no solo la originalidad sino el oficio del pintor. Esta claro
que el siglo de oro de las artes quitefias era abordado o
enfrentado por estas nuevas escuelas como una practica de
recuperacién historicista y formacién simbélica de las
naciones y el nacionalismo muy en boga con el espiritu
romantico de la época. En 1861, el escritor roméantico Juan
Leon Mera rememoraba la creacion de las escuelas
mencionadas:

No ha muchos afios cuando la paz bienhechora tendia sus

brazos a nuestra desgraciada patria, varios ilustres ciudadanos

i habiles artistas, fundaron en Quito una escuela de pintura

bautizandola con el nombre de Miguel de Santiago. Proponiase

honrar la memoria de este famoso profesor, establecer un
verdadero sistema de ensefianza, impeler a la juventud

dedicada al estudio de la pintura por via del progreso i

estimularla mostrandole a gran altura el nombre de Santiago,

corri6 la meta a que debia unir con todos sus esfuerzos...

(Mera, 1861, 146).

Miguel de Santiago, segin el mismo Mera, tuvo la
honra de crear una escuela y establecer el buen gusto de su
patria para la pintura. (Mera, 1861, 145).

Durante la segunda mitad del siglo XIX una de las
formas de aprendizaje sigui6 siendo la de acudir a los
modelos mas destacados de la Colonia que se hallaban en
iglesias y conventos. El pais contaba con un solo museo de

arte en estado calamitoso. La imitacion de modelos
anteriores coloniales, asi como la imitacion de iméagenes
barrocas 0 neoclésicas europeas fue aceptada en el medio,
tanto por los mismos artistas cuanto por el publico
consumidor. Aunque, como dijimos, al parecer el uso de
modelos locales era selectivo prefiriéndose el periodo
barroco con Santiago y Goribar como los maximos
representantes, al rococé del altimo cuarto del siglo XVIl1I
y las primeras tres décadas del X1X, encabezado por pintores
como Bernardo Rodriguez y Manuel de Samaniego y que
en su momento habian tenido gran éxito fuera de las
fronteras.

Recurramos nuevamente al intelectual conservador
Mera quien definia a Samaniego y Salas, su discipulo, como
los pintores “modernos” pero decia que:

El primero dio en amanerado: dibujaba y pintaba sometido
a la influencia de hacer figuras bonitas y amables, y nada
mas, pero que asi se alejaban de lo ideal como de la naturaleza.
Con todo, esto no quiere decir que no tuvo sus aciertos. Salas
se librd felizmente de ese defecto, pues si recibia lecciones de
Samaniego, era apasionado de Miguel de Santiago, y pasaba
con frecuencia largas horas contemplando los lienzos del gran
maestro en los claustros de San Agustin y aun copiando
trozos de ellos para imitar en lo posible el dibujo, el colorido
y la expresion en sus cuadros.

(Mera, 1894, p. 304).

Este proceso de recurrencia a modelos coloniales del
barroco “clasico” quitefio parece haber continuado hasta
entrado el siglo XX. En este sentido resulta ilustrativo
conocer que en 1905 el destacado pintor romantico Joaquin
Pinto copio a lapiz una de las obras de la serie de la Vida
de San Agustin de Santiago: EI Milagro del peso de las ceras
(Museo Casa de la Cultura Ecuatoriana, Quito). Pinto baso
muchas de sus pinturas religiosas en las ensefianzas tanto
de Santiago como de su discipulo Goribar (Joaquin Pinto
1983-1984, s.p.).

Entre los muchos maestros de Joaquin Pinto, quizas
los més relevantes fueron Nicolas y Manuel Cabrera que
en 1859 se habian hecho cargo de su educacion. Con ellos
siguio aprovechando de los modelos traidos de Europa por
Luis Cadena. Paralelamente por esta misma época se propuso
copiar los Profetas pintados por Goribar en la Compafiia, de cuyo
estudio sacé mucho provecho, nos dice José Gabriel Navarro
(Navarro, 1945, 232-233).

Se pensaba, entonces, que tanto Miguel de Santiago
como su discipulo Goribar no habian sido copistas sino
creadores, aunque ahora sabemos que precisamente buena
parte de la serie de San Agustin fue inspirada en grabados

o7



Joquin Pinto, Nuestra Sefiora de la Luz, fines del siglo XIX principios del XX, 6leo
sobre lienzo, Cuenca, Museo Municipal Remigio Crespo Toral. Fotografia Alexandra
Kennedy Troya. e

58

del flamenco Schelte de Bolswert, y que los Profetas de la
Comparniia de Jesus atribuida a Goribar también tiene
referentes de grabados europeos. En el fondo, el espiritu
neocléasico que imperaba entonces podia sentirse mas a
gusto con estos ejemplos de un barroco mas clasico, como
lo llamé al inicio de este articulo.

La importancia de las obras de Miguel de Santiago
parece haberse convertido en cuestion de Estado. Segun
Celiano Monge, en 1865 el presidente conservador Gabriel
Garcia Moreno, habia cancelado el dinero necesario para
retirar una demanda que en contra de los agustinos habia
interpuesto la escuela anexa a San Agustin por falta de
pago a los maestros. Esto evitd que se confiscaran los
cuadros de Santiago, tras un peritaje y avallo realizado por
Luis Cadena y Rafael Salas, los més destacados pintores de
la época (Pérez Concha, 1942, 101). Afios més tarde se
encomendaria al escultor espafiol Gonzélez y Jiménez la
clasificacion de éstos dando pie a nuevas discusiones en
torno a la misma (Pérez Concha, 1942, 90).

Como dijimos, este fendmeno artistico de la
construccién de un historicismo propio Neobarroco, que
insistia en el aprecio y valoracién no solo del objeto
patrimonial sino en la exaltacion y reconocimiento de la
individualidad de los artistas, fue promovido desde los
sectores de la elite conservadora terrateniente serrana y
tuvo su correlato en la literatura del arte ecuatoriano, tal
el caso de Juan Leon Mera. Este habia escrito en 1861 un
articulo sobre Miguel de Santiago en el que se decia que:

En los tiempos de la Colonia —decia el mismo Mera—y hasta
algunos afios después, el Gobierno y la nobleza gustaban de
gozarse con los frutos de las Artes, pero despreciaban a los
artistas... ahora se comprende la importancia de las Bellas
Artes y se quiere de veras su adelanto, como provecho y como
honra nacionales.

(Mera, 1894, pp. 315-316).

Sin embargo, los liberales mas acérrimos como José
Peralta juzgaban duramente la colonia y la calificaban de
un largo periodo de opresidn colonial y oscurantista:

‘llustrar a las masas populares —decia Peralta— propagar la
ciencia moderna en las esferas superiores de la intelectualidad,
desarrollar la riqueza pablica y el comercio, dar vida a todas
las industrias, atraer la inmigracion y poblar nuestro territorio,
cruzarlo de ferrocarriles, proteger el trabajo... En fin, levantar
al Ecuador de la postracion en que lo dejaron tantos afios
de opresion clerical y oscurantista’. (Monteforte, 1985,
170).



En el fondo, creo que el arte barroco fue utilizado por
los conservadores en el Romanticismo quitefio como una
forma de legitimar la herencia hispanica y justificar la
politica colonial y las glorias de Espafia sentando las bases
de una nacion catolica, cosa que se evidenci6 con Garcia
Moreno.

A esta altura creo que es pertinente echar un par de
notas sobre el tema de los modelos romanticos. Si bien
hemos centrado nuestro discurso en mirar el modelo del
barroco quitefio, sobre todo como un referente para el arte
religioso del XIX, también es cierto que hubo otros artistas
romanticos europeos como Rembrandt por ejemplo, que
tuvieron gran impacto en las corrientes Neobarrocas del
momento. Por otra parte, aungue este no sea el lugar de
discusion, creo que conviene cerrar esta intervencion con
una cita de Javier Sasso sobre Romanticismo y politica en
América Latina y que nos permite pensar este momento
de manera mas abierta y menos estructurada, asi como la
necesidad precisamente de ir indagando sobre estos
fendmenos que conviven, se encuentran y desencuentran
y que son aun poco conocidos en el campo de las narrativas
visuales.

La conciencia romantica, como tal, puede conducirnos tanto
al neofeudalismo como al republicanismo militante, al
comunitarismo como a la exaltacion del individuo, al retorno
a la fe religiosa como a su definitivo abandono, tanto a la
mistica del progreso como a su rechazo frontal, asi como
también, en vena conciliatoria, al llamado por Marx
“socialismo pequefioburgués”. Semejante divergencia, instalada
desde siempre en ella, no comparable, por ejemplo, a la
pluralidad interna de los positivismos, unidos, atn en la
discordia, por ciertos topicos obligados, pues ni la validez
ejemplar de la ciencia ni la confianza en la evolucion
progresiva de las sociedades pueden verse conmovidas por las
profundas divergencias entre concepciones como la de Comte
y Spencer. Por todo lo cual...la reconsideracion... aqui intentada
conduce a abandonar el empefio por someter la actividad de
historiar ideas a la necesidad de agruparlas en una escena
homogénea, cuya articulacion es coronada por un rétulo
pretendidamente definitorio. (Sasso, 1994, 88).

P "EZEQVIEL.

a. Nicolas Xavier de Goribar, “Profeta Ezequiel”, serie: Los Profetas, primer cuarto
del siglo XVIII, técnica mixta y proteinas sobre tela, 206x128cm., Quito, iglesia
de la Comparifa de Jesus. Fotografia Alfonso Ortiz Crespo. .

59



BIBLIOGRAFIA

Achugar, Hugo, “El parnaso es la nacion o reflexiones a propésito de la
violencia de la lectura y el simulacro”, en: Beatriz Gonzélez y otros comps.
Esplendores y miserias del siglo XIX. Cultura y sociedad en America Latina, Caracas:
Monte Avila Editores Latinoamericana C.A., 1994, pp. 53-70.

Borja, Luis F., “Algo sobre arte quitefio”, Boletin de la Academia Nacional de
Historia 40 (Quito, julio-dic., 1936): 55-63.

Brockmann, Andreas y Michaela, Stttgen, Tras las huellas. Dos viajeros
alemanes en tierras latinoamericanas, Santa Fe de Bogota: Banco de la Republica,
Biblioteca Luis Angel Arango, 1996.

Cornejo-Polar, Antonio, “La literatura hispanoamericana del siglo XIX:
continuidad y ruptura. (Hipotesis a partir del caso andino)”, véase B.Gonzalez
y otros comps., Esplendores y miserias del siglo XIX, pp.11-23.

Giraldo Jaramillo, Gabriel, Pinacotecas bogotanas, Bogota: Ed. Santafé, 1956.

Gonzélez Stephan, Beatriz; Lasarte, Javier; Montaldo, Graciela, y Duque,
Maria Julia, comps., Esplendores y miserias del siglo XIX. Cultura y sociedad en
América Latina, Caracas: Monte Avila Editores Latinoamericana C.A., 1994.

Harrison, Regina, Entre el tronar épico y el llanto elegiaco: simbologia indigena
en | a poesia ecuatoriana de los siglos XIX-XX, Quito: Ediciones Abya Yala/
Universidad Andina Simé6n Bolivar, 1996.

Herrera, Pablo, “Las bellas artes en el Ecuador”, Revista de la Universidad del
Azuay, 3 (Cuenca, mayo, 1890): 223-227; 17 (octubre, 1891): 148-150.

La lglesia en América: evangelizacion y cultura, Pabell6n de la Santa Sede,
Sevilla: Exposicion Universal de Sevilla, 1992.

Iglesias, Fr. Valentin, Miguel de Santiago y sus cuadros de San Agustin, Quito:
Prensa Catolica, 1922, 4ta. ed.

Joaquin, Pinto, Exposicion antoldgica, curaduria y textos de Magdalena Gallegos
de Donoso, Quito: Museo del Banco Central del Ecuador, dic. 1983-marzo
1984.

Kennedy, Alexandra, “Algunas consideraciones sobre el arte barroco en
Quito y la ‘interrupcion’ ilustrada (siglos XVII'y XVII1”, en: Alexandra
Kennedy ed., Arte de la Real Audiencia de Quito, siglos XVI1'y XIX. Patronos,
corporaciones y comunidades, Hondarribia: Editorial Nerea, 2002.

“Del taller a la academia. Educacion artistica en el siglo XIX en Ecuador”,
Procesos Revista Ecuatoriana de Historia 2 (Quito, 1992): 119-134.

“La esquiva presencia indigena en el arte colonial quitefio”, Procesos Revista
Ecuatoriana de Historia 4 (Quito, 1993): 87-101.

“La pintura en el Nuevo Reino de Granada”, en: Ramoén Gutiérrez coord.,
Pintura, escultura y artes Utiles en lberoamérica. 1500-1825, Manuales de Arte
Cétedra, Madrid: Ediciones Céatedra S.A., 1995, 139-157.

“Circuitos artisticos interregionales: de Quito a Chile. Siglos XVI11y XIX”,
Historia 31 (Santiago, 1998): 87-111.

“Miguel de Santiago (c. 1633-1706): la creacion de la Escuela Quitefia y su
recreacion en el siglo XIX” (en prensa).

Kennedy, Alexandra y Ortiz, Alfonso, “Reflexiones sobre el arte colonial
quitefio”, en: Enrique Ayala ed., Nueva Historia del Ecuador, Vol. 5, Epoca
Colonial 111, Quito: Corporacion Editora Nacional/Grijalvo, 1989, 163-
185.

Mera, Juan Ledn, “Miguel de Santiago”, El Iris. Publicacion literaria, cientifica
y noticiosa 9 (Quito, 20 de noviembre, 1861): 141-147.

“Conceptos sobre las artes (1894)”, Teorfa del arte en el Ecuador, estudio
introductorio Edmundo Ribadeneira, Biblioteca Basica del Pensamiento
Ecuatoriano XXXI, Quito: Banco Central del Ecuador/Corporacion Editora
Nacional, 1987, 291-321.

Monteforte, Mario, Los signos del hombre. Plastica y sociedad en el Ecuador,
Cuenca/Quito: Pontificia Universidad Catélica del Ecuador/Universidad
Central del Ecuador, 1985.

60

Morafia, Mabel, “De La Ciudad Letrada al imaginario nacionalista: con-
tribuciones de Angel Rama a la invencion de America”, véase B. Gonzalez
y otros comps., Esplendores y miserias del siglo XIX, pp-41-52.

Navarro, José Gabriel, Artes plasticas ecuatorianas, México: Fondo de Cultura
Econdmica, 1945.

La pintura en el Ecuador. Del XVI al XIX (c. 1950), Quito: Dinediciones,
1991.

Ortiz Crespo, Alfonso y Teran, Rosemarie, “Las reducciones de indios en
la zona interandina de la Real Audiencia de Quito” en: Ramén Gutiérrez
coord., Pueblos de indios. Otro urbanismo en la region andina, Col. Biblioteca
Abya Yala I, Quito: Ediciones Abya Yala, 1993, 205-255.

Palmer, Gabrielle, Sculpture in the Kingdom of Quito, Albuquerque: University
of New Mexico Press, 1987. Existe una traduccion al castellano de Alfonso
Ortiz Crespo, La escultura en la Audiencia de Quito, Quito: . Municipio de
Quito/Direccion de Educaciéon y Cultura, 1993, sin ilustraciones.

Pareja Diez-Canseco, Alfredo, Vida y leyenda de Miguel de Santiago, México:
Fondo de Cultura Econémica, 1952.

Perelld, José, Eloy Alfaro y sus victimarios, Buenos Aires: Olimpo, 1931.

Pérez Concha, Jorge, “Miguel de Santiago”, Boletin de la Academia Nacional
de Historia Vol. XXI1 (Quito, 1942): 82-102.

Rodriguez Aguilar, Maria Inés; Miguel, José Ruffo, “El Barroco Colonial
como estrategia comunicacional para la legitimacion del pasado hispanico”,
en Barroco Iberoamericano. Territorio, Arte, Espacio y Sociedad, dir., Ana Maria
Aranda, Ramén Gutiérrez, Arsenio Moreno y Fernando Quiles, T. 11, Sevilla:
Universidad Pablo de Olavide/Ediciones Giralda, 2001, pp. 963-974.

Sebastian, Santiago, EI Barroco Iberoamericano. Mensaje iconografico, Madrid:
Ediciones Encuentro, 1990.

Los siglos de oro en los virreinatos de América 1550-1700, Catéalogo de exhibicion
curada por Joaquin Bérchez, Museo de América, 23 nov. 1999-12 feb. 2000,
Madrid: Sociedad Estatal para la Conmemoracién de los Centenarios de
Felipe I1'y Carlos V, 2000.

Teran E., P. Enrique, Guia explicativa de la pinacoteca de cuadros artisticos y
coloniales del convento de San Agustin, precedidas de las biografias del P. Basilio
de Ribera y Miguel de Santiago, Quito: Bona Spes, 1950.

Teran Najas, Rosemarie, Arte, espacio y religiosidad en el convento de Santo
Domingo, Serie: Estudios y Metodologias de Preservacion del Patrimonio
Cultural 4, Quito: Proyecto Ecuador-Bélgica, 1994.

Vargas, Fr. José Maria, Arte quitefio colonial, Quito: Litografia e Imprenta
Romero, 1944.

Miguel de Santiago y su pintura, Discurso de incorporaciéon como miembro
de nimero en la Academia Nacional de Historia y contestacion de J. Roberto
Paez, Quito: Ed. Santo Domingo, 1957.

El arte ecuatoriano, Quito: Ed. Santo Domingo, 1964.
El arte religioso en Cuenca, Quito: Ed. Santo Domingo, 1967.
Los pintores quitefios del siglo XIX, Quito: Ed. Santo Domingo, 1971.

Antonio Salas y los Generales de la Independencia, Quito: Pontificia Universidad
Catolica del Ecuador, 1975.

Miguel de Santiago y su Doctrina Cristiana, Quito: Ed. Royal, 1981.

Vives Mejia, Gustavo, Presencia del arte quitefio en Antioquia, pintura y escultura,
siglos XVI11'y X1X, Medellin: Universidad EAFIT-Fondo Editorial, 1998.

Webster, Susan V., “La presencia indigena en las celebraciones y dias festivos”,
en: Alexandra Kennedy ed., Arte de la Real Audiencia de Quito, siglos XVI1-
XIX. Patronos, corporaciones y comunidades, Hondarribia: Editorial Nerea,
2002.



Rafael Ramos Sosa / Espana

EL EscuLTOR LUIls DE ESPINDOLA
Y SU TRAYECTORIA ENTRE BOLIVIA Y PERU



Portada, Resucitado, Luis de Espindola Villavicencio, 1654.
Vista posterior idem.
Fotograffas gentileza del autor.



ste escultor y ensamblador de origen andaluz

merecio una primera investigacion sobre su

vida y obra en 1972 por los profesores Mesa

y Gisbert, que aportaron noticias docu-
mentales e intentaron caracterizar su personalidad artistica.
He revisado las fuentes citadas referentes a Lima, apurando
la informacion, dando a conocer otras noticias inéditas y
viendo directamente las obras en Per(, Bolivia y Chile con
el fin de precisar el estilo, tareas y circunstancias vitales e
historicas del artista. Fruto de este trabajo se presenta una
escultura segura e inédita de Espindola, que podra servir
para afinar, conocer y apreciar el arte de este artifice asi
como tratar de acotar atribuciones, los gustos y derroteros
plasticos del antiguo virreinato del Per(. Nuestro artista
fue un hombre inquieto, recorrié buena parte del territorio
de las actuales republicas de Bolivia y Perd, trazando un
amplio abanico de conexiones entre las grandes ciudades
de la época como Lima, Potosi y Chuquisaca.t

VIDA

Naci6 en Jerez de la Frontera, antiguo reino de Sevilla,
en fecha alin por determinar pero que suponemos alrededor
del afio 1600. Hijo de Bernardino Espindola Villavicencio
y Catalina de Montalvo; asi consta en el acta de su primer
matrimonio con Josefa Mordn el cuatro de enero de 1622,
hija del pintor italiano Pedro Pablo Moron, discipulo de
Mateo Pérez de Alesio.2 Debi6 de arribar a la ciudad de los
reyes en la hornada de artistas hispalenses que llegaron
hacia 1619 (Noguera, Ortiz de Vargas, Gaspar de la Cueva)
pues aparece por primera vez su nombre hacia 1620 junto

a Pedro de Noguera en el pleito contra Martin Alonso de
Mesa y Fabidn Geronimo por la ejecucion del retablo de
la Inmaculada en la iglesia de San Francisco.? Al contraer
matrimonio parece que edifico su casa y compro6 dos piezas
de madera de roble para la construccién, puertas y ventanas
por cien pesos.4 Fue uno de los artistas que pujaron para
realizar la silleria de la catedral en 1623. En estos afios
sabemos que intervino en algunos relieves escultoricos de
la silleria de los agustinos, esculturas para la cofradia de la
Visitacion en la catedral y otros trabajos.

Tras perder la posibilidad de hacer o intervenir
en la silleria del coro catedralicio limefio emigré a Potosi
donde aparece el doce de agosto de 1628.5

En su testamento (20-8-1666) recoge claramente sus
tres matrimonios e hijos. El ya citado con Josefa Moron,
de la que tuvo un hijo llamado Luis de Espindola, muerto
sin descendencia. El segundo enlace fue con Gerénima de
Meneses en su estancia andina, hija de Gerénimo de
Meneses y Melchora de Arce vecinos de la villa de Oruro,
de esta union nacié Juana de Espindola. Y por ultimo tras
la muerte de la segunda esposa casé con Maria de Cisneros,
de nuevo en Lima en 1646, de la que tuvo ocho hijos.” Su
vinculacion con la ciudad de Oruro es una pista para
encontrar posibles trabajos de Espindola en esta villa.

Tras la vuelta a Lima compr6 a Martin Gonzalez de
Aranzamendi “unas casas principales” situadas en la calle
“que va del convento de san Agustin a el marmol de Carvajal”.8
En esta vivienda debio tener su taller y con él trabajaba el
pintor potosino Domingo Mufioz de Arangurto, que tal
vez le acompafd en su vuelta a la capital del virreinato.®
Una circunstancia que caracteriza la vida de Espindola
fueron sus enfermedades curadas milagrosamente por

63



intercesion de San Juan Masias como recoge el cronista
dominico fray Juan Meléndez, aspecto que habra de tenerse
en cuenta a la hora de interpretar sus obras y resonancias
personales en la escultura.’® Este testimonio reconoce que
fue famoso en su tiempo y sin duda debi6 de colmar las
exigencias de una parte de la sociedad de entonces. Hizo
constar al repasar deudas y haberes que sus cuentas las
conoce su mujer por el libro donde van apuntadas y ella
“sabe el estado de cada cosa mejor que yo”. Fallecié el 25 de
febrero de 1670, siendo enterrado en San Agustin.1

OBRAS

Aunque realizé retablos parece que fue buscado y
apreciado sobre todo como escultor e imaginero. Se llegd
a pensar en una estancia del artista hacia 1650-60 en la
ciudad de Trujillo a raiz del relieve de la Asuncién en la
coleccion Ganoza Vargas, que aparece firmado con la
inscripcion “espidola me fec”; como la calidad es menor de
lo esperado se ha hablado del taller o seguidores. En
principio no se movié de Lima tras su vuelta a la ciudad,
aunque no hay que descartar el envio de obras suyas a
Trujillo.22 Puede afiadirse a su catalogo como inédito el
sagrario que realiz6 para el altar mayor de la catedral limefia
en 1623, por el que se le abonaron 525 pesos.:3 También
intervino en 1624 con cuatro esculturas de bulto redondo
para la capilla de la Visitacion en la catedral, el licenciado
Lorenzo Pardo del Castillo, mayordomo de la cofradia, le
encarg0 las imagenes de San Zacarias, San Joaquin, San
José y San Juan Bautista, todas de dos varas de alto incluida
la peana y en blanco por valor de cuatrocientos cuarenta
pesos. Asi mismo ejecutd la escultura para el retablo de la
capilla catedralicia de Hernando de Santa Cruz y Padilla,
y acabo dos retablos para el claustro de San Agustin.’ En
su estancia andina realizd en 1638 un retablo para la iglesia
de los agustinos de Chuquisaca; y en Potosi sobreviven los
relieves de la vida de San Antonio en la iglesia franciscana,
que fueron realizados en 1643 segin Mario Chacon, por
tanto obra clave para indagar el estilo del maestro y posibles
atribuciones.

Ya en Lima de nuevo, el tres de septiembre de 1661
fue contratado por los mayordomos de la cofradia de la
Soledad del convento de San Francisco, para “hacer un
sepulcro para el santo Cristo para la dicha cofradia para lo sacar
en la procesion el Viernes Santo” por la elevada suma de dos
mil ochocientos pesos. El disefio y supervision de esta obra
corrid a cargo nada menos que del culto y polifacético
arquitecto portugués Constantino de Vasconcellos. Iria

64

“dorado y acabado en toda perfeccion imitando en las partes y
lugares que fuere necesarias a marmol y con toda perfeccion y
lucimiento y a contento y satisfaccion del dicho don Constantino...Y
es condicién que ha de ser a correccion y como se contiene y declara
en la planta y dibujo que hizo el dicho don Constantino de
Vasconcellos...”6 Este mismo arquitecto dio la traza del
retablo mayor de la iglesia de San Juan de Dios de Lima en
1662, y de nuevo para la escultura acuden y desean que
sean “de mano de Luis de Espindola”, estas fueron una imagen
de San Juan de Dios, otra de San Juan Pecador, dos angeles
y una figura de San Rafael para procesionar, ademas de
remozar otras tres imagenes ya existentes de San Carlos
Borromeo, San Diego y el arcangel Rafael.t’

Una obra exportada al vecino reino de Chile fue el
retablo de la capilla de San José para la iglesia mayor de
Arica. Lo contraté como “maestro escultor y arquitecto” con
el capitan Arias Tinoco Pacheco el tres de marzo de 1664.
Sus dimensiones fueron siete varas y tres cuartas de alto y
seis de ancho, dorado y policromado, ademas de un sagrario.
Las esculturas principales de San José con el Nifio serian
de bulto redondo, de vara y media de alto la del patriarca
y la del Nifio en proporcién, acompafiandole relieves de la
vida del santo: los desposorios, la huida a Egipto, el suefio
de San José, y la visitacidon a Santa Isabel. Todo el trabajo
por dos mil seiscientos cincuenta pesos.18

EL RESUCITADO DE MOCHUMI

El Dr. San Cristébal dio escueta noticia documental
sobre esta obra.1® Tras recorrer fértiles valles desde Chiclayo,
en un ambiente agrario y campestre, de mayoritaria poblacion
indigena, pude llegar a la iglesia del pueblecito de Mochumi,
cercano a Lambayeque, al norte de Trujillo.20 Alli localicé
la escultura con burdos repintes y policromia superpuesta
en capas gruesas, asi como algunos dedos de las manos
rotos, con todo en buen estado de conservacion. No olvi-
demos que estas esculturas siguen funcionando como
“imégenes de devocion” con las que se establecen relaciones
afectivas, comparten la vida de los hombres
—los fieles de la parroquia de Mochumi-y por tanto estan
expuestas a continuas manipulaciones formales para darles
vida de acuerdo a los gustos, usos litargicos, religiosos y
sociales.2 Normalmente en un proceso tendente a la extrema
humanizacion de la efigie. Por otro lado hay que tener en
cuenta que aunque la obra fue encargada en Lima, es decir
un centro artistico cosmopolita y culto, su funcién y usos
han sido desde los comienzos en un dmbito rural por la
poblacién nativa, donde sigue al culto.



El 19 de enero de 1654 Juan de Betancur, licenciado
y presbitero, contratd con Espindola por encargo del cura
y vicario del pueblo de “Mochumis en los valles de Safia”, Juan
Lopez de Saavedra, “una hechura de madera de Cristo nuestro
Redentor resucitado con su peana, que todo ha de tener de alto
con dicha peana dos varas y no mas ni menos”. Lo entregaria
en plazo de ocho meses incluida la encarnadura, dorado
y estofado, por precio de quinientos doce pesos, con toda
perfeccion y a satisfaccion “de personas que entiendan de la
materia”. Esta escultura en bulto redondo, tamafio natural
(con las medidas exigidas) y semidesnudo puede facilitar
el conocimiento del estilo del escultor tras una pulcra
restauracion.

Es de todos conocido el problema plastico que suponia
para los artistas la representacion convincente de la doble
naturaleza de Cristo, lo humano y lo divino de la imagen
debia inspirar devocidn al tiempo que colmar la exigencia
estética y artistica.?2 La iconografia del Resucitado conllevaba
gran importancia doctrinal, primera causa de fe, por lo que
tedlogos y tratadistas del decoro y la ortodoxia como el
pintor Francisco Pacheco recomendaban encarecidamente
gue se habia de representar con “majestad y hermosura”,
incluso especifica la tradicion plastica anterior: “con su
manto roxo y pafio blanco, descubiertas y gloriosas sus llagas, con
grandes resplandores de luz y no escusemos su bandera triunfante
y acompafiamiento de angeles y serafines...”23 No olvidemos
que Espindola procedia y debi6 de formarse artisticamente
en el nucleo sevillano y fue contemporaneo de Pacheco,
estas ideas y recomendaciones le serian familiares. El
tratadista hispalense vuelve a insistir en otro parrafo de su
enjundioso libro: “Y advierto aqui que en todas las apariciones
de Cristo resucitado se ha de pintar con su manto roxo y cuerpo
bellisimo, desnudo, con sus llagas resplandecientes, lleno de inmensa
luz...” y vuelve a subrayar después de sefialar dos excepciones
iconograficas “serd acertado que sigamos el traje de resucitado,
descubierto su bellisimo cuerpo y llagas”.24

La interpretacion del Resucitado por el escultor jerezano
aparece inserta en ese tono triunfante que aconsejaba
Pacheco y exigia el tema iconografico. Muestra la figura de
Cristo con un fuerte contraposto y un tratamiento anatémi-
co estilizado y clasicista, apurando la talla en detalles como
mausculos, venas, huesos, etc. El tipo fisico es atlético y su
rostro, a pesar del repinte, presenta detalles naturalistas en
la nariz, orejas y barba bifida ajustada a las mandibulas. La
larga cabellera cae sobre sus hombros y espalda en peculiares
mechones ondulantes y acabados en punta, el concepto es
clasico, de belleza idealizada. Envuelve ese “bellisimo cuerpo”
en un manto rojo cubriendo la espalda y al tiempo sirve
de pafio de pureza. La disposicion de los pliegues es un
tanto duray seca, tipica de la tradicién manierista, ademas

son muy caracteristicos y personales los contradictorios
dobleces horizontales en la caida vertical de los pliegues,
visibles en la parte posterior de la efigie. Una agitacion
general en el manto crea efectos pictoricos de claroscuro,
apropiado recurso de un primer barroco. Precisamente la
sustitucion del perizoma blanco por el amplio manto rojo
en el arte escultdrico seria un recurso plastico para facilitar
las posibilidades de mayor movimiento y atractivo visual,
de indole pictorica, en la linea de intensificar el discurso
retérico de la imagen, evolucién propia del barroco.

A tenor de esta obra hay que calificar a Espindola
como un escultor no montafiesino, sino perteneciente a
la generacién anterior, de transicion entre el manierismo
y el naturalismo y realismo barrocos. De momento es
apresurado apuntar donde y con quién se formo, pero
procediendo del foco sevillano no puede dejar de hacerse
una comparacion con el Resucitado —ya famoso e imitado
en su tiempo— de la hermandad de la Quinta Angustia en
la parroquia de la Magdalena de Sevilla, obra de Jerénimo
Hernandez en 1582, al que remite desde el primer momen-
t0.% El ejemplo hispalense l6gicamente recoge mas de cerca
los postulados de la grandeza herdica del desnudo clasico,
con tan sélo el pafio de pureza y una composicién mas
reposada y cerrada, mientras que Espindola, dentro de la
serenidad, la dota de un mayor movimiento al levantar el
talén del pie derecho, y sobre todo expandir decididamente
la composicién disponiendo las manos y brazos en diagonal,
con una clara “forma abierta” woélffliniana, aspectos que
encaminan a la estatua en los genuinos derroteros del
movimiento barroco.2 También el uso del manto confiere
mayor ampulosidad y “autoridad” a la representacion de
Cristo triunfando sobre la muerte, bendiciendo y portando
la bandera.

Este Resucitado de Mochumi cabe relacionarlo con
el expuesto en el museo del convento franciscano de
Santiago de Chile, atribuido a Gaspar de la Cueva.?’ Su
impronta es mas reposada y composicion menos abierta.

Los relieves de la vida de San Antonio en la iglesia
potosina de San Francisco son la obra mejor documentada
de Espindola en Bolivia (1643), con un estilo mas manierista,
visible especialmente en la gesticulacion afectada y elegancia
artificiosa de manos y cabezas inclinadas. El tratamiento
de las telas en pliegues secos y un tanto acartonados puede
estar en la misma linea del escultor. Partiendo de estas
escenas y personajes habria que relacionarlos con otra obra
que ha pasado inadvertida, se trata de los medios relieves
de la vida de San José que pertenecieron al retablo del
patriarca en el monasterio limefio de la Concepcion. Esta
obra se encuentra hoy alojada en la capilla del Sagrado
Corazon de la catedral de Lima. Aparecen los cinco tableros

65



repintados con las mismas historias que el retablo encargado
a Espindola para la ciudad de Arica ya citado: el ingreso
de la Virgen en el templo, los desposorios, la visitacién, el
suefio del patriarca y la huida a Egipto.28

Con la muerte de Luis de Espindola en 1670 desapa-
recié el Gltimo representante sevillano de la escuela limefia
de escultura.

NOTAS

1 Mesa, José de, y Gisbert, Teresa, Escultura virreinal en Bolivia, La Paz,
1972, pp. 138-144.

2 Ibid. p. 139; Archivo Arzobispal de Lima, en adelante AAL, Libro
1° de matrimonios de espafioles de la iglesia de San Sebastian.

3 AAL, seccion Cofradias, leg. 5, exp. 3; cita brevemente el documento
E. Harth-Terré, Escultores espafioles en el virreinato del Perd, Lima, 1977,
p. 127.

4 Archivo General de la Nacion, Lima, en adelante AGN, protocolos
de Bartolomé de Toro, n° 1866, f. 640, 30-9-1622; agradezco al Dr.
San Cristébal esta referencia documental.

5 Dorta, Marco E., Fuentes para la Historia del Arte Hispanoamericano,
I, Sevilla, 1960, p. 90; Mesa y Gisbert, o. c., p. 139; y R. Vargas
Ugarte, Ensayo de un Diccionario de artifices de la América Meridional,
Burgos, 1968, pp. 210-211.

6 Chacon, Mario, Arte Virreinal en Potosi, Sevilla, 1973, pp. 80-81.

7 AGN, Fernandez, Salcedo, Bartolomé, n° 513, ff. 105-110, el 25 de
febrero de 1670, su esposa presento el testamento ante el escribano;
citado por Mesa y Gisbert, o. ., p. 141. El matrimonio con Maria
de Cisneros se celebrd el dos de junio de 1646 seglin recoge la carta
de dote de sus padres y la de la cofradia de la Inmaculada en el
convento de San Francisco de quién recibi¢ otra cantidad, cfr. AGN,
Nieto, Maldonado, Francisco, n® 1254, f. 302, 1 de junio de 1646;
y Diego Xaramillo, n® 2015, f. 607, 14 de junio de 1646.

8 AGN, Nieto Maldonado Francisco, n°® 1254, ff. 344 v. a 347; citado
también por Mesa y Gisbert, o. c. p. 140.

9 AAL, Expedientes de matrimonios, XX111: 62, mayo de 1649; esta
informacion la cita Mesa-Gisbert y Chacén por informes de Harth-
Terré pero en ningun caso se da a conocer la fuente documental.
Se trata del expediente para contraer matrimonio de Joan Toledano,
natural de Cuzco, hijo de Joan Toledano y Mariana de Malaber,
para casar con Margarita Rodriguez, hija de Juan de los Reyes y
Paula Peralta. Parece que la madre no consentia el matrimonio de
su hija con Toledano e incluso llegé a maltratarla y encerrarla, por
lo que ésta mandd pedir a su prometido la sacara de alli. Interviene
como testigo Juan Garcia de Paredes, natural de Cartagena de Indias
y oficial de dorador con 22 afios; también el citado Arangurto que
tenia 21 afios y no sabia escribir; por Gltimo el preshitero y sacristan
mayor de la iglesia de San Lézaro, Juan Lorenzo. El provisor y vicario
general ordend sacar a Margarita y que fuera a vivir con Juan Garcia
de Ledn y su esposa. Este Juan Toledano trabajé también en Potosi
hacia 1643, como tallista en San Francisco, cfr. Chacén, o. c., p. 81.

10 Mesay Gisbert, o. c., p. 140.
11 san Cristobal, Antonio, “La escuela de los retablos de Trujillo”, en

Historia y Cultura, n® 21, Lima, 1991-92, p. 251; Archivo de la
Parroquia del Sagrario, Defunciones, libro 5, f. 117.

12 Mesay Gisbert, o. ¢., p. 141; Balleteros, Bernales J., “La escultura en
Lima, siglos XVI-XVIII”, en Escultura en el Perd, Lima, 1991, p. 92;
Estabridis, R., “La escultura en Trujillo”, ibid, pp. 179-180; y A. San
Cristébal, o. c.

13 Archivo de la Catedral de Lima, serie C, n° 1, ff. 45 v, 45y 46 v y 313.

66

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

Mesa y Gisbert, o. ¢., p. 139; San Cristobal, Antonio, La catedral de
Lima, estudios y documentos, Lima, 1996, p. 400; y La iglesia y el convento
de San Agustin de Lima, Lima, 2001, p. 119.

Mesa y Gisbert, o. c., p. 139 y Chacén M., o. ¢., p. 81. No obstante
para esta misma iglesia y retablo intervino muy pocos afios antes
Fabian Gerdnimo, personalidad artistica aun por despejar y que
probablemente cultivo también la escultura.

AGN, Holguin, Francisco, n® 951, f. 312; citado el documento por
San Cristébal en “La escuela...”, p. 252.

AGN, Bautista de Herrera, Juan, n® 919, ff. 633-637 v; cfr. Lohmann,
Villena, G., “Noticias inéditas para ilustrar la Historia de las Bellas Artes
en Lima durante el virreinato (11)”, en Revista Historica, XIV, Lima,
1941, pp. 363-364.

AGN, Fernandez, Salcedo, Bartolomé, n°® 507, ff. 201 v- 204; citado
por San Cristobal.

San Cristobal, A., “La escuela...”, p. 252; AGN, Basilio, Ortiz, Alvaro,
n° 1319, f. 18 v.

Agradezco a Manuel Alberto Diaz de los Santos su ayuda para llegar
hasta la localidad, y también al parroco el padre Félix Fiestas Martinez
sus facilidades para ver y fotografiar la imagen.

Guardini, Romano, Imagen de culto e imagen de devocién, Madrid,
1960, pp. 24 y ss; David Freedberg, El poder de las imagenes, Madrid,
1992.

Valga como ejemplo el que nos cuenta Vasari en Las Vidas, (1550)
Madrid, 2002, p. 344, hablando de Andrea del Castagno al pintar
un Cristo atado a la columna donde “intentara mostrar el padecimiento
de la carne, y que la divinidad oculta en él exhalase un aura de nobleza™;
como vemos la dificultad estribaba en saber conjugar la humanidad
y sus limitaciones con la majestad propia de Dios.

Réau, Louis, Iconographie de I'art Chrétien, 11-2, Paris, 1957, p. 548;
Pacheco, Francisco, El Arte de la Pintura, (1649), Madrid, 1991, pp.
648-651.

Ibid, p. 654.

Palomero Paramo, Jesus, Gerénimo Hernandez, Sevilla, 1981, pp. 113
114. Hernénqlez pudo conocer por estampas el Cristo Resucitado
de Miguel Angel en Santa Maria Sopraminerva (1520-21).

Wolfflin, Heinrich, Conceptos fundamentales de la Historia del Arte,
Madrid, 1985, pp. 199 y 235.

Amendébar, Cruz Isabel de, Arte y sociedad en Chile, 1550-1650,
Santiago de Chile, 1986, pp. 232-233.

Una fotografia antigua del retablo en la iglesia de la Concepcion
puede verse en Manuel Gonzalez Salazar, El Per( y el arte, Lima,
1970, p. 129. En este documento grafico se observa la imagen de
San José y el Nifio en la hornacina central y que tal vez pudiera ser
de la misma mano que los relieves.



2 1-;’ L

% \[H AL A
. ¥l -\ oV
s [ e

7 SVB VMBRA ILLIVS Ul
QVEM :

I SEDI. 8

!"'lr‘ y

Wiy

HASER EL D.D.BERNARDO

Marcela Corvera Poiré / México

LA SOCIEDAD VIRREINAL
BAjo LA PROTECCION DI1vINA



Patrocinio de San José sobre la Iglesia. Gaspar Miguel de Berrio. 1737. 196 X
252.5 cm. Museo de la Casa Nacional de Moneda, Potosi. Bolivia. Fuentes:
Holguin y la pintura virreinal en Bolivia, p. 232-233 y, Potosi. Colonial Treasures
and the Bolivian City of Silver, Catalogue published on the occasion of an exhibition
presented from September 24 to December 14, 1997 in the Americas Society Art
Gallery, N.Y., in association with Fundacién BHN, La Paz, N.Y., Americas Society,
1997. Una inscripcion indica que el donante fue Don Bernardo Lépez de Sagues.
Fotograffas gentileza del autor.



i trabajo muestra como en los territorios
CL de los antiguos virreinatos novohispano

y peruano, la sociedad, necesitada

constantemente de la proteccién divina,
se hizo representar graficamente bajo el amparo de Maria
o de algin santo, segin un esquema medieval que para el
siglo XVI habia caido practicamente en desuso en Europa
y que sin embargo cobré nuevo impulso en tierras
americanas.

Dicho esquema, conocido con el nombre de patrocinio,
muestra a la figura protectora con un manto extendido
bajo el cual se encuentran general pero no necesariamente
hincados, sus protegidos. Segun Philppe Aries y George
Duby, tuvo su origen en las relaciones feudovasallaticas:
igual que los caballeros que se confiaban al sefior del
castillo, de rodillas, con las manos juntas, esperando su
proteccion, los fieles se confiaron a la divinidad,
trasplantando los elementos de la vida cotidiana a un
ambito no terreno.?

Ya que el esquema se representaba plasticamente, fue
que surgié una hermosa leyenda segln la cual un monje
cisterciense tuvo, en el siglo X111, una vision del paraiso.
Vio en él a los profetas, los patriarcas, los apdstoles, os
martires, los confesores, los candnigos regulares, los
cluniciences, los premonstratenses, en fin, a verdaderos
merecedores de la Gloria, pero se desconcertd enormemente
por no ver entre ellos a un sélo cisterciense. Entonces se
acerco a Maria y le pregunta si ellos, sus grandes devotos,
no se salvarian. Mas Ella le respondié: “Los del Cister me
son tan caros y familiares que les doy célido abrigo debajo
de mis brazos”, y abriendo el manto que la cubria, le mostré
una multitud innumerable de monjes y monjas cisterciences.

Segun Trens, pronto se apropiaron la vision los
dominicos, como ocurrida a su fundador y por ende, a su
orden; y con el tiempo, “todas las 6rdenes religiosas tuvieron
el mismo piadoso empefio de abrigarse debajo del manto
de Maria y de honrarse con su predileccion”.

Pero no s6lo eso, pronto el esquema desbordo los
limites de las 6rdenes religiosas pues los laicos también lo
adoptaron, generalmente, a través de las cofradias.?

Nuevas variantes fueron apareciendo, como la de
proteccién a una ciudad o, aquella ya existente en el siglo
XV en que figuraban bajo el manto de la Virgen el poder
eclesiastico y el poder civil, encabezados por el papay el
emperador, en un momento en que necesitaban reforzar
su poder dado que se estaban consolidando las monarquias
con la consecuente disminucion de sus propios poderes.*

Aungue hemos dicho que en la Europa de los siglos
XVIy XVII el esquema ya era visto como arcaizante, no
desaparecio por completo. Ejemplos de ello son La Virgen
de las Cuevas de Zurbaran, en que aparece protegiendo a
los cartujos (Fig. 1) o, La Virgen como protectora de los
navegantes de Alejo Fernandez (Fig. 2).

En cambio, los ejemplos americanos de los siglos XVII
y XVII1, los siglos del barroco, son innumerables, aunque
también hay ejemplos anteriores en el caso del virreinato
novohispano y, posteriores, pertenecientes a los virreinatos
novohispano y peruano. Y si bien es cierto que al igual que
como ocurriera en Europa predominan aquellos en los que
Maria aparece como figura protectora, justamente por el
momento en que fueron creados, a raiz de la Contrareforma,
cuando, insistimos, el esquema practicamente habia dejado
de usarse en Europa, los patrocinios de santos son mucho
mé&s comunes en América que en el Viejo Mundo.

69



2'; ‘%,:%J‘ﬁ&

%

Fig. 1. Virgen de las Cuevas. Zurbaran. S. XVII, ¢leo sobre lienzo 2.89 X 2.90 m.
Museo de Bellas Artes, Sevilla. Espafia. Cortesfa lIE, UNAM.

Seria imposible en tan poco tiempo hacer referencia
particular de todas las imagenes americanas que he
localizado, por ello me referiré tan s6lo a aquellas que
[lamaron especialmente mi atencion, habiendo sido uno
de los criterios, el diferenciar la produccion de los dos
virreinatos.

En ambos fue tal la amplitud de semejante expresion
artistica que el esquema permite seguir importantes hechos
histéricos lo mismo que las ideas que el hombre se formé
sobre los mismos. En los extremos cronolégicos no por el
momento en que fueron creadas, sino por su tematica,
contamos con obras referentes al inicio y al fin del dominio
espafiol en América del Sur: més de un lienzo nos muestra
el triunfo que los esparioles, sitiados en Cuzco, lograron
sobre las tropas de Manco 11,5 mientras que en el extremo
opuesto contamos con una obra que hace referencia a la
batalla de la Laguna, en la que un militar realista vencié
a otro que habia desertado, siempre, gracias al apoyo
sobrenatural. Primero los conquistadores espafioles y siglos
después las tropas realistas e independentistas,” buscaron
la victoria encomendandose a Maria y, tras sendos triunfos
se dio fe de ellos en uno o0 mas lienzos. Logicamente en
semejantes ejemplos el esquema fue modificado: La
proteccion no se brinda a hombres hincados bajo el manto
dado que estan en pie de guerra, pero la idea es exactamente

70

la misma. En ambos aparece Maria extendiendo su manto
0 sobre el galpon que sirvié de refugio a los conquistadores
0, sobre el campo de batalla, por encima de decenas de
militares montados a caballo.

Las obras nos permiten rastrear entre estos extremos,
elementos de la vida que surgié como consecuencia de la
colonizacion, acercarnos a aquel mundo en el que la Fe
marc0 las conciencias y justifico los intereses de los hombres.
Encontramos por ejemplo indios caciques que en un afan
por conservar al menos parte de sus antiguos privilegios,
pactaron con el espafiol adoptando en muchos sentidos su
modo de vida, y que se hicieron retratar como donantes,
cosa bonita, con sus atuendos tradicionales, junto a imagenes
cristianas, lo cual también ocurrié en el caso de la Nueva
Esparia. Los ejemplos que presento son dos: para el virreinato
peruano una de las versiones del triunfo que los espafioles
lograron en Cuzco, si bien, como anotara la Doctora
Gisbert, en esta obra no aparecen los indigenas luchando
contra los espafioles, lucha que finalmente perdieron, sino
caciques indigenas como donantes frente al galpon, en una
escena pacifica, al lado de una leyenda que indica “N.
Madre y Sefiora de la Descencion que bajé de los cielos en
este lugar sagrado del Sunturhuasi”. Asi, la historia de la
derrota no solo “queda velada” como anota Gisbert,8 sino
que los caciques aparecen venerando a quien decidiera su
derrota. Es pues, claro ejemplo del dominio colonial que
implicd, entre otras cosas, la conquista espiritual y la
identificacion de los caciques con el mundo espafiol en su
desesperada lucha por sobrevivir.

En el caso novohispano vemos a San Bernardino de
Siena cobijando a un grupo de indigenas que, segun la
tradicion, fueron los benefactores del convento que se le
dedicara en el pueblo de Xochimilco (Fig. 3). El relieve se
encuentra en el altar mayor de la iglesia franciscana y si
bien los personajes visten tilmas y huipiles, también usan
gorgueras, ejemplo pléastico del mestizaje que a finales del
XVI o principios del XVII ya era un hecho.

Queda claro que tras la conquista, la Corona puso
especial interés en la evangelizacion de las tierras americanas
y, que para la administracion de los indios, de los espafioles
y de las diversas mezclas raciales que fueron surgiendo, se
levantaron incontables conventos, templos y monasterios,
muchos de los cuales alojan las obras que para este estudio
recogi .

Debido a su mas temprana conquista, a la mayor
estabilidad politica que vivio el virreinato novohispano, en
relacion con el peruano, durante el siglo XV, y desde luego,
a la edificacion y decoracién de grandes conjuntos
conventuales en ese siglo de intensa evangelizacion, en



México se conservan pinturas murales con el tema del
patrocinio elaboradas entonces y que reflejan, mucho mas
gue el amor por ciertas advocaciones.

El siglo XVI estuvo marcado por constantes pugnas
entre franciscanos, dominicos y agustinos, las tres primeras
Ordenes evangelizadoras del virreinato, y las tres echaron
mano del esquema que nos interesa para mostrar la
importancia de su familia, a la que presentaron como
protegida por sus fundadores o por otros santos de su
devocion.

Fueron los agustinos, Gltimos en llegar quienes tuvieron
mayores dificultades por hacerse de un espacio propio Y,
buscando reforzar la importancia de su presencia en estas
tierras mandaron pintar en lugares muy visibles de conventos
como Huatlatlauca, Culhuacan, Actopan o Malinalco, a
San Agustin, su padre, protegiendo a la orden agustina
bajo su manto, y por ende a ellos mismos y a su labor; pero
no sélo eso, sino enfatizando su antigiiedad dentro de la
historia de la Iglesia, su pertenencia a la misma siglos antes
de que San Francisco o Santo Domingo nacieran, e incluso
presentando a estos Ultimos como miembros de la orden
agustina, pese a que fundaran sus propias 6rdenes, segin
una discusion amplisima que desde luego tuvo como fin
ensalzar a la comunidad agustiniana. EI Concilio lateranense
de 1215, determiné que cualquier orden religiosa de nueva
fundacion deberia adoptar alguna de las reglas existentes
aprobadas por la Iglesia, a saber, la de San Benito de Nurcia,
la de San Basilio o, la de San Agustin. Asi, bajo la regla
agustina se fundo, en 1216, justo después del Concilio, la
orden de predicadores. Y, aungue antes del Concilio, San
Francisco habia fundado su orden con regla propia, muchos
textos indican que previamente habia pertenecido a la
orden del Sacco, que seguia la regla de San Agustin. Con
esta intencidon de presentarlos como parte de la orden,
fueron incluidas, en el convento de Culhuacan, a ambos
lados del patrocinio, las figuras de Santo Domingo y San
Francisco.?

Hasta aqui y en escasas lineas hemos visto como asuntos
como la conquista, la insercion de los caciques indigenas
en la iglesia catolica y en el nuevo orden social, o las
rivalidades existentes entre las drdenes evangelizadoras,
surgen al estudiar este esquema que mas que votivo, ensalza
al protegido, presentandolo como elegido por la divinidad
frente a quienes contemplaban las obras.

Multiples imagenes ya barrocas nos muestran en ambos
virreinatos a frailes 0 monjas, solos o junto a los santos
propios de la orden a la que pertenecian, protegidos por
alguna advocacién propia, tanto que casi resulta dificil
encontrar a una familia religiosa que no haya adoptado el

Fig. 2. Virgen de los navegantes, de los Conquistadores o, del Buen Aire. Alejo
Fernandez, S. XVI. medidas no especificadas, Reales Alcéazares, Sevilla. Espafia.
Cortesfa Archivo Fotografico Manuel Toussaint, Instituto de Investigaciones
Estéticas, UNAM, (en adelante IIE, UNAM).

Fig. 3. Patrocinio de San Bernardino de Siena. Anénimo. Finales del XVI o primer
tercio del XVII. Escultura dorada, estofada y policromada. Tamarfo natural. Tercer
cuerpo, calle central del retablo principal de San Bernardino de Siena, Xochimilco.
México.Cortesia IIE, UNAM. )

71



W - \rl‘f-.t.u .
; Rl PP
- it U R S e ¢ e ARG
* | (‘.-!1!”3...%..:”.’.-1,...\.. s o QP i | M e e,

e

o s o R R

& R - . s —
B e ooy S
+ g i~
™

'K

<

gt — - calgte L0 M - B b A
A > : . ) ...t..s &5 ke 0 . :
i ~ — < . S . .y F 8 - e . - .ub) <5 il - - W
BN £ T o e o ‘o L PRy V& T -
€y ¥ . S T e y ) ,. = .y 3= (SN T - . T

T —

5

2% e rn..,vm.p.ﬁﬁ.ru\tnl.”\w TR




esquema. Asi, encontramos como protectoras: Virgenes de
la Merced (Fig. 4), si bien mucho menos cuantiosas en la
Nueva Espafia que en el Per(; Virgenes del Carmen o,
Virgenes del Rosario, pero en éste Gltimo caso, solo en el
Peru se apegan realmente a la leyenda, pues muestran a
Santo Domingo, fuera del manto protector, contemplando
como Maria brinda cobijo a sus hermanos de orden después
de haberle preguntado si no se salvarian (Fig. 5).

En ambos virreinatos encontramos a Maria como
protectora de los jesuitas; pero en Nueva Espafia no
contamos con una imagen de la Virgen de las Nieves
cobijando a religiosas concepcionistas, y en cambio tenemos
a la Virgen de Guadalupe protegiendo a monjas jerénimas
(Fig. 6), 0 a la Inmaculada protegiendo al cabildo de la
catedral de Puebla (Fig. 7).

Creo que de lo anterior resultan varias lecturas:

1) Es evidente que en cada uno de los virreinatos hubo
preferencia por ciertas figuras protectoras; que hubo
advocaciones méas queridas que otras. Claro ejemplo es el
de la Virgen de la Merced que en el virreinato peruano fue
representada no s6lo protegiendo a la orden mercedaria,
sino, en ocasiones, como protectora de laicos o, de santos
no necesariamente mercedarios, lo cual habla de la enorme
extension de su culto.

Fig. 4. Virgen de la Merced, 6leo sobre marmol. 40 X 60 cm. El Tejar, Quito.
Ecuador. Aparecen en los cielos el Espiritu Santo y Dios Padre, éste, agachando
el rostro como para ver a Maria reina y madre que aparece protegiendo a San
Ramon Nonato, San Pedro Nolasco, San Pedro Pascual, a dos religiosas y al
papa Gregorio IX. Extrafia que no aparezca frente a él, como suele suceder, el
rey Jaime | de Aragoén. Fotografia Marcela Corvera Poiré.

Fig. 5. La Virgen de la Merced protege a la orden de predicadores. Serie de la vida de Santo Domingo Miguel Guelles (sevillano). Siglo XVII. Contrato firmado en 1608,
6leo sobre lienzo de lino labrado, 202 X 395 cm. Convento de Santo Domingo, Lima. Perd. Fuente: Francisco Stastny, Redescubramos Lima... Conjunto Monumental
de Santo Domingo, catélogo editado por el fondo prorecuperacion del patrimonio cultural de la Nacién. Banco de Crédito del Pert, 1998, p. 51.

73



Fig. 6. Patrocinio de la Virgen de Guadalupe a monjas jerénimas. Anénimo. Siglo
XVIII, ¢leo sobre lienzo. Museo Regional de Puebla, Puebla. México. Cortesfa
IIE, UNAM. a

74



Fig. 7. Patrocinio de la Inmaculada Concepcion al Cabildo de la Catedral de Puebla. José Joaquin Magén (atrib.) XVIII, éleo sobre lienzo. 10.90 X 3.50 m. Sacristia de

la Catedral de Puebla, Puebla. México. Cortesia IIE, UNAM.

2) Independientemente de la preferencia por ciertas
advocaciones heredadas de Europa, aparecieron
advocaciones locales en ambos virreinatos que adoptaron,
por definicién o, s6lo en ocasiones, el esquema del
patrocinio, como la Virgen del Sunturhuasi en el Pert o
la Virgen de Guadalupe en México. En el primer caso la
iconografia nos la muestra siempre extendiendo ligeramente
su manto en sefial de proteccién a los soldados espafioles;
en el segundo, no se dudd en modificar la tradicional
iconografia guadalupana para que cobijara bajo su manto
extendido, a la comunidad que la eligié como protectora.

Si bien el problema de las advocaciones es
importantisimo, tal vez el de los protegidos nos hable
mucho mas de la realidad que se estaba viviendo en uno
y otro virreinatos. El ya mencionado lienzo de la Inmaculada
como protectora del cabildo de la catedral de Puebla, nos
permite hacer referencia a los constantes conflictos que el
clero secular tuvo con el regular a lo largo de los siglos XVI1I
y XVII1, a los multiples intentos que hizo por arrebatarle
su enorme poder y a la secularizacion de las parroquias de
indios que finalmente logro. Asi, al igual que los religiosos
habian adoptado el esquema del patrocinio para mostrar
su importancia dentro de la sociedad, lo hicieron los clérigos

P
Fig. 8. Patrocinio de la Virgen del Carmen. Anénimo. Finales del S. XVII. Relieve
en piedra. Fachada del templo del Carmen, Oaxaca, México. Cortesia I[IE, UNAM.

75



tiempo después, afirmando el lugar que en la realidad
fueron cobrando. Ello no quita que las 6rdenes defendieran
sus antiguos privilegios y que lucharan por hacer ain mas
visible su presencia haciéndose representar unay otra vez
bajo determinada advocacién mariana, su santo fundador,
u otros santos de la orden, sacando incluso, a las fachadas,
sus patrocinios; tactica a la que se sumaron 6rdenes como
las de los carmelitas o mercedarios, llegadas tardiamente
(Fig. 8).

El asunto de los santos juega un doble papel;
ciertamente engrandecen a la orden a la que pertenecen
pero también a la Iglesia en su conjunto que a raiz de la
Reforma protestante promovié su culto.

En el virreinato novohispano tenemos por ejemplo a
San Felipe Neri protegiendo a los filipenses o a Santa Teresa
de Jesus protegiendo a la orden carmelitana. En el peruano
a Santa Clara como protectora de las clarisas, 0 a San
Francisco como protector de la tercera orden, en un esquema
tradicional en el que nada sorprende, pues los santos
propios de cada orden aparecen como protectores de las
mismas. Pero quiero hacer referencia a dos interesantes
variantes. Primero, a un lienzo de Santo Domingo como
protector de frailes y monjas franciscanos que se encuentra
en el templo de San Francisco de Asis en Ayacucho.
Supongo que semejante iconografia deriva del encuentro
de Domingo y Francisco y de la frase que el primero
pronunciara: “T0 eres mi compafiero, tU andaras siempre
conmigo”, y que hermand para siempre a los fundadores,
a los que cientos de veces hemos visto juntos en retablos
o fachadas, aunque tal vez exista una fuente que
especificamente hable de semejante iconografia y que yo
desconozco. De cualquier forma, no es esta la Gnica imagen
en la que Domingo cobija a franciscanos, Schenone
menciona dos mas, que se encuentran en la recoleta de
Cuzco y en una coleccion particular en la misma ciudad.°

El segundo ejemplo, novohispano, nos presenta a San
Miguel Arcangel como aquel que se aparecié a un indio
Ilamado Diego Lézaro, pidiéndole que le levantara un
santuario alli donde hizo brotar agua que seria la salud de
los enfermos. Como ocurriera en innumerables ocasiones
no se le creyd inicialmente, pero tras una segunda aparicion
todo mundo quedd convencido del milagro y asi se llamé
al santuario que se levantd: San Miguel del Milagro. En
un lienzo que pertenece al mismo, vemos al arcangel
protegiendo a indigenas del comun, que representan a la
poblacion que habitaba en los alrededores, a clérigos
seculares, pues ellos administraron el santuario desde su
ereccion y, asunto muy importante, al rey y al Papa que
gobernaban cuando el lienzo fue pintado: Fernando VI 'y

76

Benedicto XIV.1 Su presencia en este, [o mismo que en
muchos otros lienzos en que aparecen junto al clero secular
se explica por diversas razones: 1) porque le brindaron
todo su apoyo en la lucha contra los regulares a la que ya
he hecho referencia; 2) porque con ello privilegiaron a los
peninsulares frente a los criollos, dado que para entonces
las 6rdenes mendicantes estaban conformadas practicamente
por hombres nacidos en suelo novohispano mientras que
el alto clero secular seguia formado por peninsulares y, 3)
porgue esta presencia, que se convirtio en constante en la
segunda mitad del XVIII, ayudé a reforzar su poder en un
momento en que empezaba a cuestionarse en las colonias
americanas.

Queda claro que esta obra seria admirada por todos
los peregrinos que visitaran el santuario, que recordarian
el milagro ocurrido en el XVII, y que al mismo tiempo
tendrian muy presentes a las autoridades civiles y eclesiasticas
que desde Madrid y Roma gobernaban a la Nueva Espafia.

Caso aparte, entre todos los santos, es el de San José,
pues a diferencia de los santos a los que he hecho referencia,
que se encuentran asociados con una, 0 si acaso, Como
Santo Domingo, con dos familias religiosas, o
extraordinariamente con un santuario, EI puede aparecer
protegiendo a cualquier personaje. La fiesta del patrocinio
de San José fue celebrada con autorizacion de la Santa
Sede, por los carmelitas descalzos, desde el principio de su
reforma; fue extendida por la Sagrada Congregacion de
Ritos el afio de 1700 a la orden de San Agustin y propagada
después por casi toda la cristiandad.2 Asi, no extrafia
encontrarlo en el virreinato peruano, protegiendo a monjas
carmelitas o, a concepcionistas descalzas consagradas
precisamente a San José. En este Ultimo caso las religiosas
de Lima cuentan con un lienzo, en el que varia un poco
el esquema, pues mientras un angel ahuyenta a los
demonios, José cubre con su manto al convento mismo,
a la arquitectura, aunque, claro esta, cuide de las monjas
que lo habitan y que aparecen a su diestra. Schenone hace
referencia a un lienzo del templo de Santa Teresa, de
Cordoba, Argentina, que se relaciona a la perfeccion con
los casos que acabo de comentar y que incluye la siguiente
inscripcion: “Dios con su inefable providencia dio a la
Santa Madre Teresa de Jesus por protector de los conventos
de su reforma al glorioso patriarca San José de quien fue
devota toda su vida y en demostracion de serlo se le aparecid
tendiendo su manto sobre el convento y desterrando los
espiritus inmundos”.13

En el caso novohispano es ain mas acentuada la
presencia de José, ya que durante el Primer Concilio
Provincial Mexicano celebrado en 1555 se le nombro



“patrono y abogado de la Iglesia novohispana”.1 Asi,
tenemos lienzos en los que aparece protegiendo por ejemplo,
a franciscanos, agustinos, carmelitas, jesuitas, filipenses, o
a los miembros de la Colegiata de Guadalupe. Pero, ademas,
asunto de suma importancia, son los patrocinios josefinos
aquellos en los que con mayor frecuencia aparecen las
figuras papal y real, constantemente acompafadas por
dignidades civiles y eclesiasticas de la colonia.

Una variante mas fue representada, la de San José
como patrono de la Iglesia Universal, es decir, como
protector no sélo de una orden religiosa, de clérigos, o de
santos en particular, sino del conjunto mismo de la Iglesia
representada a traves de quienes a lo largo del tiempo la
fueron construyendo: martires, evangelistas, Doctores de
la Iglesia, escritores, fundadores de drdenes religiosas,

reformadores, etc. Tenemos ejemplos espléndidos
pertenecientes al virreinato peruano, como el de Gaspar
Miguel de Berrio (portada) que se encuentra en el Museo
de la Casa Nacional de Moneda, en Potosi, mismo que
podremos ver en los proximos dias.

He dejado de lado variantes del esquema e infinidad
de obras, pero espero que esta breve exposicién haya
convencido al oidor de la importancia que tuvieron los
patrocinios en ambos virreinatos, mundos en los que los
hombres defendieron sus ideas e intereses representando
a la divinidad como defensora de los mismos; de esa idea
central surgieron, en una amplia gama, recibiendo cobijo,
conquistadores, frailes, monjas, santos, donantes, cofrades,
agremiados, pueblos enteros, cautivos, almas en pena,
papas, reyes e incluso, simbdlicamente, la Iglesia misma.

77



NOTAS

1

78

Esta ponencia tiene como sustento dos trabajos previos,
considerablemente méas amplios. El primero fue la tesis de licenciatura,
titulada: El patrocinio, interpretaciones sobre una manifestacion artistica
novohispana, que presenté en la Universidad Nacional Auténoma
de México para optar por el grado de Licenciado en Historia, en
mayo de 1991. El segundo fue un articulo que gracias al apoyo de
la misma UNAM pude realizar hace escasos meses, en Lima, Perd,
donde pasé parte de mi afio sabatico y que titulé “El patrocinio:
Una leyenda y un esquema artistico medievales, ampliamente
desarrollados en el virreinato peruano y ain, en la época republicana”,
que esta por publicarse en el boletin del Museo Pedro de Osma de
Lima.

Philipe, Aries y George, Duby, “Obertura. Poder privado, poder pablico”
en Historia de la vida privada, Madrid, Taurus, 1988, vol. p. 39-40.

Trens Manuel, Maria, Iconografia de la Virgen en el arte espafiol, Madrid,
Editorial Plus Ultra, 1946.

Gillet, Louis, El arte de los siglos X111 al XVI1II. Historia artistica de la
ordenes mendicantes, Buenos Aires, Argos, (El arte y los artistas), p.
162 y Emile Male, L'Art Religieux de la fin du Moyen Age en France,
Paris, Librairie Armand Colin, 1949, p. 200.

Se conocen diversas versiones del suceso, 5 pictoricas y un relieve
en madera que se encuentran: 1) en la Iglesia de Pujiura, cerca de
Cuzco; 2) en el Museo Enrique Udaondo de Lujan, Argentina; 3)
un 6leo sobre cobre, perteneciente a la Coleccion Barbosa Stern,
en Lima Per(; 4) una obra atribuida a Marcos Zapata que se encuentra
en la Iglesia del Triunfo, junto a la catedral de Cuzco; 5) un lienzo
perteneciente a la coleccion de Santiago Lechuga Andia también
en la ciudad de Cuzco y, 6) el medio relieve que pertenece al
Convento de Santa Clara de Cuzco. Ninguna de las obras es del
siglo XVI; todas pertenecen al XVII o al XVIII. Fuentes: Teresa
Gisbert, Iconografia y mitos indigenas en el arte, La Paz, Editorial Gisbert
y Cia., 1994., ils. 99, 222, 223y, ldmina entre p. 202 y 203; Tarea
de diez afios, José Emilio Buructa, Alejandro Bustillo, Mercedes de
las Carreras et. al., Buenos Aires, ediciones fundacion antorchas,
2000, p. 129; y José de Mesa y Teresa Gisbert, Historia de la pintura
cuzquefia, prélogo de Guillermo Lohmann Villena, Lima, Fundacion
Augusto N. Wiese, Banco Wiese Ltdo., 1982, ils. 509.

Mesa-Gisbert, aseguran que Francisco Lépez, militar realista, fue
enviado a la Laguna a combatir a un desertor, el Coronel Rivas,
donde lo venci6 y fusilé. Agregan que el cuadro, fechado en 1820,
muestra a Lépez de hinojos ante la Virgen de la Merced; anotan
que en él aparecen también, el capellan montado en caballo blanco,
el portaestandarte, el ayudante mayor, etc. Y anotan, asunto muy

10

11

12

13

que en él aparecen también, el capellan montado en caballo blanco,
el portaestandarte, el ayudante mayor, etc. Y anotan, asunto muy
interesante y que rebasa a la obra misma, que los soldados a punto
de combatir, necesitaban el apoyo sobrenatural, especialmente las
tropas realistas hacia 1820 en que empezaban a perder definitivamente
las esperanzas de la victoria.

No conozco obra alguna en la que los insurgentes se hayan hecho
representar protegidos por la divinidad, pero se sabe que ciertos
mandos insurgentes abiertamente pusieron a sus ejércitos bajo la
proteccion de la Virgen de la Merced: “San Martin y antes que él,
Belgrano, habian puesto a su amparo a los ejércitos patriotas”.
Vargas Ugarte, Rubén, S.J., Historia del culto de Maria en Iberoamérica
y de sus imagenes y santuarios mas celebrados, Madrid, Talleres gréficos
Jura, 1956, p. 95-96.

Gisbert, Iconografia..., p. 97.

En 1243 las comunidades eremiticas esparcidas por Europa y Asia
fueron reunidas bajo la misma regla con el nombre de ermitafios
de san Agustin; los carmelitas se unieron al grupo en 1246 y, para
1569 en que Fray Higuera Jeronimo de San Roman escribi6 su
Cronica de la orden de ermitafios del glorioso Padre San Agustin, incluyd
a 47 6rdenes diferentes como seguidoras de dicha regla. Es por ello
que en los patrocinios mencionados las figuras protegidas aparecen
con diversos habitos y no sélo el agustino. En cuanto a los franciscanos
resta decir que no contentos con semejante atribucion escribieron
entre otros textos la Respuesta apologética contra los que pretenden aver
sido N.P. San Francisco frayle de los ermitafios de San Agustin antes de
que fundase su religion. Martinez Ulloa Torres, Gabriela, A la orilla
de la laguna. La pintura mural del convento de Culhuacan. Una reflexion
sobre los procesos que sufre el arte nahua mesoamericano con motivo de la
conquista espafiola, Tesis de Maestria en Historia del Arte, Division
de Estudios de Posgrado, Facultad de Filosofia y Letras, UNAM,
2003, p. 41-47.

Schenone, Héctor, Iconografia del arte colonial. Los Santos, Buenos
Aires, Fundacion Tarea, 1992, vol. |, p. 283.

Fernando VI rein6 entre julio de 1746 y agosto de 1759 y, Benedicto
X1V fue pontifice del 17 de agosto de 1740 al 3 de mayo de 1758.

Diccionario de la lengua espafiola, Real Academia Espafiola, Madrid,
1970. Ver “patrocinio”.

Schenone, Héctor, Iconografia del arte colonial. Los Santos, ver
“Proteccion de San José”, dentro de la vida de Santa Teresa de Jesus.
vol. 11, p. 740.

Corvera Poiré, Marcela, El patrocinio..., p. 72.



» P \ e -" 2
"‘h...a..,....nﬂr ‘ ’; 'Jj'
Mireya Muioz Vargas / Bolivia

EL MAL Y LA DIVERSIDAD CULTURAL
BREVE ESTUDIO ICONOGRAFICO



San Miguel Arcangel con sirena, Martin de Vos 1587, éleo sobre madera,
240 x 165 cms. Cuatitlan, Mexico, Catedral de San Buenaventura, publicado
en America The Bride of the Sun.

Fotografias gentileza del autor.



EL RETORNO DE LOS ANGELES

urante los daltimos afios se han hecho
muchos estudios y exposiciones sobre el
tema de los angeles. Los angeles arcabuceros
han dado vuelta al mundo y nuestro pais,
o0 al menos el area andina ha ganado una gran notoriedad.
Sin embargo, en las Gltimas exposiciones, nadie ha
tomado en cuenta a los angeles caidos —los demonios— que
han sido ampliamente representados a lo largo de nuestra
historia iconogréfica. Si bien no son bellos como los angeles,
los diablos merecen ser tomados en cuenta.
¢Existe el diablo? Es la primera pregunta que debemos
formularnos. La Iglesia Catdlica sostiene la existencia de
Satanas como Dogma de Fé. Otras religiones defienden la
absoluta realidad de la presencia del Diablo y sus demonios.
Juan Pablo Il dice que el Infierno es mas bien un estado
de &nimo. Pero, todos sabemos que ademas de angeles
buenos, hay angeles malos que disfrutan oponiéndose a
los designios de Dios. El pecado de estos angeles no ha
sido revelado pero la teoria general es que recibieron su
castigo por haberse alzado en contra de Dios, aspirando a
tomar su lugar. Son responsables de la mortalidad, crimenes,
desastres, guerras, hambre, enfermedades y todo aquello
que hace sufrir a la humanidad.
El jefe de los angeles caidos es conocido como Satanas
o Lucifer. Fue uno de los principes del mundo angelical
pero se convirtié en guia de los que se revelaron y cayeron
fuera de la comunion de Dios. El nombre de Satanas varia
segun las regiones.

Mural del Infierno, Boca de Leviatan, Huaro, Peru.

81



o SN

Los demonios caen del cielo al levantar la cruz, grabado publicado en MacCormack,
Sabine. “Demons, Imagination and the Incas”.

Pachacamac como el demonio, publicado en MacCormack, Sabine. “Demons,
Imagination and the Incas”.

82

EL DEMONIO COMO REPRESENTACION DEL MAL

Este estudio desea mostrar la representacion de los
angeles caidos como la personificacion del mal a lo largo
del tiempo en nuestra América y también como sus distintas
acepciones varian segun las distintas culturas y épocas.

Las distintas alusiones al demonio datan de tiempos
inmemoriales, desde su referencia en la tradicion biblica,
pasando por la época medieval y hasta nuestros dias, han
sido distintas sus representaciones. En todos los casos,
invariablemente, el demonio es el causante del mal, la
violencia, y la inseguridad imperante. El diablo desea que
todos caigamos en el Infierno, que seamos condenados
eternamente.

JUDIOS, PERSAS Y GRIEGOS

La personificacion del mal, la imagen del demonio,
se origina en la tradicién judia. Si bien los mesopotamicos
tienen representaciones de demonios, como la de Pazuzu,
estas son figuraciones de enfermedades o de vicios morales,
como en la iconografia cat6lica. En cambio, la imagen del
mal personificada en una sola figura caracterizable, proviene
del texto biblico del génesis y es un aporte judio. Cabe
comentar que es una adopcion de otras fuentes culturales,
en este caso la cultura persa. No olvidemos que durante el
gobierno persa, los judios retornaron de Babilonia y
recrearon los textos mesopotamicos, los cuales, unidos a
las tradiciones egipcias subyacentes en su tradicion cultural,
generaron un texto muy similar al que hoy dia podemos
leer en el génesis. Esta influencia persa, la de la figuracion
del mal, pasé a occidente a través de la cultura judia.

Por su parte, en la época helenistica, el Libro de Job,
nos muestra el mal personificado en una figura
caracterizable. Solamente mediante la influencia griega se
concretan las figuras demoniacas.

La tradicion clasica en la demonologia cristiana
—heredada del judaismo- se estructura, como no podia ser
de otra manera, mediante la influencia del Pseudo Dionisio
Areopagita, cuya Jerarquia Angélical servira para conformar,
una burocracia infernal en el mundo de abajo. De ahi que
la floracion demoniaca se produce por la influencia de la
mistica. Esta no solamente denomina a algunos demonios,
como los pecados capitales, cuyo origen son los textos de
Evagrio Pontico, pero permite que cada pecado, cada vicio,
cada falta y alin cada tipo de mentira se figure con la imagen
de un demonio especifico, caracterizado con simbolos que
permiten su identificacion inequivoca.



El figurar al mal con los atributos de la cotidianeidad
fue un paso dado por los miniadores de textos de la Espafia
mozarabe y de los pequefios reinos del norte de la peninsula,
tal como el Beato de Liébana. Esta tendencia se manifestara
luego con vigor, en la escultura romanica.

DE LA EDAD MEDIA AL BARROCO -LA CONQUISTA
DE AMERICA

La muerte fue un tema ampliamente representado
durante la Edad Media. A mediados del siglo XV se publicd
el primer tratado sobre el arte del bien vivir y el bien morir,
este tipo de tratados mas tarde proliferaron en los paises
europeos. En el tema de la muerte, tan recurrido
posteriormente en la América colonial, angeles y demonios
se disputan el alma del moribundo, acechando con
tentaciones y reconfortando con otros tantos consuelos.
El cuadro de la muerte en Caquiaviri es uno de los mas
interesantes en nuestro pais. Alli aparece el diablo como
musico, como una copetinera y con otras diferentes
representaciones. En el Virreinato del Pert se dan también
en cuadros de menor escala pero igualmente importantes
donde aparece el diablo tratando de arrancar el alma al
moribundo.

El tema de las Postrimerias también fue representado
durante el Virreinato en el &rea andina. Todos estos temas
fueron ensefiados mediante grabados que vinieron a América
y que sirvieron de inspiracién a este tipo de pinturas.

El tema de los grabados que llegaron desde Espafia
también toca el del Anticristo donde el Papa representado
como el Anticristo recibe del diablo las leyes con que
“tiraniza conciencias de vasallos y reyes”. Nuevamente el
cuadro existente sobre el tema en el templo de Caquiaviri
es un magnifico ejemplo .

MAL, BIEN, CIELO, MUNDO E INFIERNO

Si el mal se identifica con el infierno y el bien con el
cielo, el mundo es la region en la que el mal y el bien
luchan por prevalecer. Por eso la iconografia muestra dos
o tres visiones de la vida humana: (a) el mundo y el cielo;
(b) el mundo y el infierno, y (c) los tres en una leccion de
orden cosmico.

Este orden cosmico figurado tiene su origen en Flandes,
puesto que la iconografia italiana, la francesa y la espafiola

El demonio como musico, en E/ Infierno de Carabuco, 6leo sobre tela.

no muestran el demonio mas que individualmente o en
grupos en la vida cotidiana. En cambio en Flandes, se
muestra el orden c6smico y moral total, que conlleva
también la historia de la salvacion y, por tanto, la historia
futura.

El tema ha sido muy representado en el Virreinato
del PerG'y en general en América, los tres planos del cielo,
la tierra y el infierno son representados en diversas pinturas
en las que se ve al diablo practicamente jalando a las almas
al infierno, o como en un caso tentando al Arcangel San
Miguel.

En las distintas representaciones del Arcangel San
Miguel podemos encontrar como varia el concepto del
demonio o del diablo, desde México donde encontramos
un magnifico cuadro del pintor flamenco Martin de Vos,
donde el demonio es una sirena cubriéndose los pechos
(portada), hasta otros en el area andina, donde ya el
demonio esta representado como serpiente 0 como un
diablo con todas las caracteristicas detalladas en este breve
estudio iconogréfico.

83



PERCEPCIONES DEL MAL POR LOS PINTORES.
INFLUENCIAS

La influencia que recibieron los pintores en esta parte
de América es indudablemente de origen flamenco. No
hay que olvidar que desde tiempos del descubrimiento, la
reina Isabel La Catdlica tenia en su corte a artistas de
Flandes y que luego su hija Juana, al casarse con Felipe el
Hermoso, vivié en Flandes.

Solo un ejemplo podria bastarnos para ilustrar mejor
esta aseveracion. “El Juicio Final”, obra del pintor flamenco
Martin de Vos y expuesta en el Museo de Bellas Artes de
Sevilla, es una profusion de planos compositivos, de personas
gue se agolpan en mdltiples escenas, y cuyo tratamiento
individualizado de los personajes influyé notablemente en
las representaciones sobre ese tema en esta parte de América.

El demonio como mujer, en Las tentaciones de San Antonio Abad, éleo sobre
tela, Caquiaviri, La Paz, Bolivia.

84

ALGUNAS DESCRIPCIONES DEL DEMONIO

El monje medieval Raoul Glaber, afirma haber visto
al diablo y lo describe en el siglo XI de la siguiente manera:
“Pequefio, delgado, mirada esparcida, 0jos negros, frente fruncida,
narices coloradas, boca torcida, mentén puntiagudo, barba de
chivo, orejas puntiagudas, cabello erizado en desorden, dientes de
perro, craneo prominente, pecho hinchado, encorvado, vestido de
harapos. EI hedor es una caracteristica esencial”2 Por su parte,
Teofilo de Rutebeuf describe al demonio como “deforme,
casi desnudo, bajo y con cuernos”3

En el siglo X111 se encuentra una descripcion del diablo
como “hombre negro mas que ninguna criatura, con barba larga
y cabellos largos hasta los pies” Por otro lado, Gonzalo de
Berceo nos describe a los diablos “con barbas, cabellos,
sobrecejas, frente, dientes, con extremidades, tanto brazos como
piernas. Las piernas —deberiamos mas bien decir patas— le sirven
para maltratar el alma de los condenados a los que se tratan como
a una pelota y le dan continuas coces”.

LA REPRESENTACION DE LOS PECADOS CAPITALES

Cada pecado capital ha sido representado por el
demonio en distintas manifestaciones, como se puede ver
en la siguiente tabla con los nombres de cada uno de ellos:

Lucifer Soberbia/Orgullo

Mammon Avaricia/Vanidad

Asmodeo Lujuria

Satanas Ira Jaguar
Belcebu Gula Cerdo
Leviatan Envidia/Celos Perro
Belfegor Pereza Asno

En el siglo XVI, Martin de Castafiega escribi6 sobre
la brujeria 'y los pecados capitales en el pais vasco y Andrés
de OIlmos, quien vino desde la misma region junto con el
Obispo Zumarraga hasta Nueva Espafia, quedd tan contento
con estos libros que los tradujo luego al nahuatl. Castafiega
hablaba de la buena religion, —la catélica— y la mala religion,
0 sea la que tocaba el tema de los diablos.



Por ejemplo, en el caso del cuadro del Infierno de
Carabuco, los pecados estan representados de la siguiente
forma:

Orgullo o Soberbia, sufriendo el pecado de la rueda.

Avaricia 0 Vanidad, la persona es torturada por la cabeza con
insectos que le cuelgan de las orejas.

Lujuria, en este caso es una bestia que devora el sexo del
personaje.

Ira, un demonio que arremete a su victima.
Gula, los demonios torturan sacandole los intestinos.
Envidia o celos, un demonio arranca la lengua a su victima.

Pereza, una bestia con forma de perro devora a su victima.®

RELACION VIRTUD - PECADO

Las siete virtudes: Prudencia, Justicia, Templanza,
Fortaleza, Fe, Esperanza y Caridad. En los cuadros donde
se representa el bien y el mal se tienen las distintas
representaciones de esta relacion virtud-pecado mediante
la presencia de angeles y demonios.

LAS CASTAS DEMONIACAS
Los demonios estan organizados en seis castas:
1 Demonios de las capas superiores del aire, que jamas

entran en contacto con los seres humanos.

2 Demonios de las capas inferiores del aire, que provocan
las tormentas devastadoras.

3 Demonios terrestres, que habitan en bosques, cuevas
y campos.

4 Demonios del agua —son de naturaleza femenina—y
destruyen la vida de los peces y otros animales acuaticos.

5 Demonios subterraneos, que originan los terremotos,
socavan los cimientos de las casas y vigilan los tesoros
enterrados.

6 Demonios nocturnos, que evitan la luz de dia, son
negros y muy malvados.t

et

s :,

=
= - -

NUESTRA S DEL S

Nuestra Seriora del Socorro, Museo de la Casa de la Moneda, Potosi. a

LOS DEMONIOS Y LOS MESES?

En el siglo XVI1I se asignd a cada demonio un mes en
el que era mas fuerte:

Enero Belial
Febrero Leviatan
Marzo Satanas
Abril Belfegor
Mayo Lucifer
Junio Baalbertih
Julio Belcebu
Agosto Astaroth
Septiembre Tamuz
Octubre Baal
Noviembre Asmodeo
Diciembre Moloch

85



DIVERSIDAD CULTURAL HOY DIA:

La Diablada de Oruro, Diablos Cojuelos de Rep.
Dominicana y los Diablos de Riosucio, Risaralda,
Colombia

El tema de los diablos o la diablada es enfocado de
distinta manera en estas tres culturas cercanas, pero no por
ello iguales.

Segun Teresa Gisbert en su libro Iconografia y Mitos
Indigenas,® en el arte no existe ni deberia existir
representacion pictorica exclusiva de los demonios. Tan
solo la representacion de la batalla entre San Miguel y
Lucifer ya podria ser considerada demoniaca. Sin embargo,
como se ha podido ver, la lucha entre San Miguel y los
demonios es mucho mas popular en las “danzas” indigenas
y como parte del teatro religioso.

La Diablada de Oruro, cuyos origenes alin estan muy
discutidos, se origina, segun Teresa Gisbert, en un tema

sagrado como lo es la lucha de San Miguel con los
demonios.® Este baile siempre ha tenido relacion con la
Virgen Maria. En el pasado en Potosi con la Virgen de
Guadalupe, en Oruro es con la del Socavén, en el norte
de Chile La Tirana, que se festeja el dia de la Virgen del
Carmen, lo mismo que en Paucartambo en el Peru.

En Potosi, siempre relatado por T. Gisbert, en 1601,
en las fiestas de la Virgen de Guadalupe aparece Lucifer a
caballo y lee una carta indicando que Proserpina, la diosa
del infierno era la mas hermosa. Es importante anotar
aqui, que Proserpina tenia forma de sirena, asi como en
varios cuadros se representa al demonio como sirena. (\er
Martin de Vos - Miguel Angel). Luego se iniciaba una lucha
entre el demonio y un caballero que representaba a la iglesia
y que defendia a la Virgen como la mas hermosa.
Naturalmente es la Virgen la ganadora de este certamen.
Hoy dia esta lucha se representa muy parecida en
Paucartambo en honor de la Virgen del Carmen, donde
al paso de la procesién de la Virgen, los demonios acechan
en los techos de las casas. También estan los ‘chunchos’ y

EL SANCTISSIMO PADRE

A
“

- _.u\\\\\\\\\“-f‘\‘
—

De (i padre el diablo recibe el Antechrifto lasleyes,
Con que tiraniza cdfciencias de vaffallos y Reyes.

1. 2 Timotheo. 4.

86

{

El demonio entregando las leyes al
Anticristo, grabado publicado en en
MacCormack, Sabine. “Pachacuti: Mi-
racles, Punishments, and Last Judg-
ment: Visionary Past and Prophetic Fu-
ture in Early Colonial Peru”.



©
ke
«
o
o
©
©
ke
ko)
=%
IS
2
©
Q
Q9
2
=

o
c
8
=
©
a




los Sagras o diablos, donde esta Lucifer y sus huestes de
siete diablos que representan a los pecados capitales, l0s
cuales mueren al paso de la Virgen. En su libro, T. Gisbert
menciona un poema en quechua que describe al demonio
y en el que se lo muestra con las caracteristicas que hoy
posee “el tio” de la mina: como un dador de riquezas que
tiene la fuerza de Pachacamac para hacer temblar la tierra
y como lllapa, sefior del rayo. Seguin Sabine MacCormack,
en el libro sobre Historia del descubrimiento y conquista del
Per(, Agustin de Zaratel® tiene una representacion del dios
Pachacamac con todas las caracteristicas del demonio. Lo
interesante de este grabado es que los indios estan
representados con barba, turbantes y en general como si
fueran europeos.

Hoy dia, ya no hay ese dilogo y la Diablada es solo
una danza que se baila en las diferentes “entradas” que se
realizan en el pais. Anteriormente ocurria solo en Oruro,
pero ahora se ha generalizado. Existen documentos que
muestran que la primera vez que se present6 la Diablada
de los Bordadores en la Entrada del Gran Poder nadie le
dié importancia.

Sobre la Diablada de Oruro existe ademas otra version,
gue refiere a las invocaciones andinas a la Pachamama
(Madre Tierra), al “tio” de la mina, como el dador de
riquezas que vive debajo de la tierra, y a la Virgen de la
Candelaria.

Es apenas en el siglo XX cuando por primera vez las
comparsas ingresan en el carnaval como tropas de diablos.

El caso de los Diablos de Riosucio, Caldas es diferente,
pues ellos sostienen que tienen un diablo mestizo, no
religioso —aunque tampoco es un baile no cristiano-.

En Riosucio el blanco aporta histéricamente desde el
siglo XVI una estructura especial para la fiesta de Reyes
Magos (6 de enero). El negro africano por su parte, involucra
danzas ancestrales como la de “Diablos con cencerros,”
con cantos que parecen tener origen vantu y de esclavitud
donde todos protestaban. El indigena, ademas, ofrece sus
ceremonias al sol y la luna.

En Riosucio consideran que el Diablo es un estado
animico heredado de la tradicidn cultural aborigen, de la
mezcla de las culturas y razas que vivio la parte occidental
de Colombia que hoy se llama Caldas. Consideran al diablo
no como la representacion del mal, sino como el inspirador
para la preparacion de los oidos y el cuerpo para la danza.
Es mas una mascarada que un reflejo de la vida.

Es interesante ver que para ellos solamente la raiz
blanca de los indigenas es la que considera al Diablo como
representacion del mal, mientras la raiz india 0 negra no

88

Carnaval de Rio Sucio, Caldas, Colombia, Diablo que alegra la fiesta, publicado
en Friedeman, Nina S. de. Fiestas: Celebraciones y ritos de Colombia. a



lo hace. Ellos ven en el Diablo del Carnaval a divinidades
buenas, hay un sincretismo y surge por tanto un ser
diferente.

La fiesta en este caso no se hace para el diablo, que
no es la razén de ser de la fiesta, el Diablo surge para que
la fiesta se salve, para que resulte buena. No resulta pues
una amenaza, es el que custodia y cuida la fiesta, el diablo
se lleva al infierno a quien no baila, a quien intenta dafiar
la fiesta.

El caso de los Diablos Cojuelos de La Vega en
Republica Dominicana es algo diferente también, salen al
atardecer y lo hacen mas que nada para “atacar” a la
poblacién porgue representan el mal. La poblacién alegre
recibe este “atagque jocoso” de los diablos. Estos diablos

Diablo Cojuelo de la Vega, Republica Dominicana. p

que salen todos los domingos del mes de febrero y el
domingo de Carnaval rematen en un gran desfile de las
distintas comparsas por el Diablédromo de La Vega, lleva
cada uno una vejiga de vaca inflada con la que atacan al
publico como un castigo. Las mascaras estan hechas en
papel maché con mucho decorado y colorido. Este Carnaval
de Diablos de La Vega tiene vieja data, aparentemente
desde 1532 aunque con una ruptura de tres siglos. La
tradicion reaparecio a finales del siglo XIX y a pesar del
tiempo transcurrido conserva muchas de sus caracteristicas,
sin embargo ellos no bailan como en Oruro y son solamente
unas comparsas de traviesos arlequines con mascaras de
diablo que brincan y juegan con el publico en su papel de
representantes del mal.

89



NOTAS

1 Sebastian, Santiago, Mensaje del Arte Medieval, pp. 172 y ss.2
Ruiz, Dominguez, Juan A,“El mundo espiritual de Gonzalo de Berceo.-
El diablo medieval” en www.valleNajerilla.com pp.12.

3 Ibidem pp 12.
4 Ibidem pp.13.

5 Viceministerio de Cultura: Entre el Infierno y la Gloria, Catéalogo de
la exposicion homonima, 2003.

BIBLIOGRAFIA

America: Bride of the Sun: 500 Years Latin America and the Low Countries.
(Catalogo de la exposicion realizada en Amberes, Holanda, 1992).
Imschoot Books. Bruselas, 1992.

Cervantes, Fernando, The Devil in the New World: The Impact of Diabolism
in New Spain. Yale University Press. New Haven & London, 1994.

Colombia.com. “;Qué es el carnaval de Rio Sucio?”, Articulo especial
en internet <www.colombia.com/especiales/2002/carnaval_
rio_sucio_carnaval/que_es.asp> Accedido el 22 de septiembre, 2003.

____ "Qué es el diablo?”, Articulo especial en internet.
<www.colombia.com/especiales/2002/carnaval_rio_sucio/el_diablo/
index. asp> Accedido el 22 de Septiembre, 2003.

El retorno de los Angeles. (Catéalogo de la exposicion Internacional). Union
Latina, Tours, 1998.

Flores Araoz, José; Mujica Pinilla, Ramén; Wuffarden, Luis Eduardo
y Guibovich Pérez, Pedro, eds. Santa Rosa de Lima y su tiempo. Coleccion
Arte y Tesoros del Perd. Banco de Crédito del Perd. Lima, 1995.

Friedeman, Nina S. de. Fiestas: Celebraciones y ritos de Colombia. Villegas
Editores. Bogotd, 1995.

Gisbert, Teresa, Iconografia y mitos indigenas en el arte. Editorial Gisbert
y Compafiia. La Paz, 1980.

El paraiso de los pajaros parlantes: La imagen del otro en la cultura
andina. Plural Editores, Universidad Nuestra Sefiora de La Paz. La Paz,
1999.

90

6 Demonios, www.demonios.htm.
7 Ibidem.

8  Gisbert, Teresa, lconografia y Mitos Indigenas en el Arte, Editorial
Gishert, La Paz, 1980 p. 87.

9 Gisbert, Teresa, El Paraiso de los Pajaros Parlantes, p. 243 ss.

10 sabine, MacCormack, Demons, Imagination and the Incas, en
Representations, No. 33, Special Issue: The New World. (Winter,
1991), pp. 121-146The Regents of the University of California.

Guaman Poma de Ayala, Felipe, La Nueva Crénica y Buen Gobierno.
(Interpretada por el Teniente Coronel Luis Bustos Galvez.)3 tomos.
Editorial Cultura. Lima. Tomo I, 1956. Tomos Il y Ill, 1966.

Gutiérrez, Ramén y Gutiérrez, Rodrigo, Vifiuales. Historia del Arte
Iberoamericano. Lunwerg Editores. Barcelona, 2000.

McFarren, Peter (ed.). Mascaras de los Andes bolivianos. Editorial Quipus.
Banco Mercantil. La Paz, 1993.

MacCormack, Sabine, “Demons, Imagination and the Incas.”
Representations. No. 33 (Winter 1991): 121-46.

“Pachacuti: Miracles, Punishments, and Last Judgment: Visionary
Past and Prophetic Future in Early Colonial Peru.” The American
Historical Review. Vol. 93, No. 4. (Oct. 1988): 960-1006.

Pintura en el Virreinato del Per(l. Coleccidn Arte y Tesoros del Peru. Banco
de Crédito del Perd. Lima, 1989.

Ruiz Dominguez, Juan Antonio, EI mundo espiritual de Gonzalo de Berceo.
Gobierno de La Rioja. Instituto de Estudios Riojanos. Logrofio, 1999.

Sebastian, Santiago, Mensaje del arte medieval. Ediciones Escudero.
Cordoba, 1978.

Contrarreforma y Barroco. Editorial Alianza Forma. Madrid. 2nda
edicion, 1985.

Os anjos estdo de volta. (Catalogo de la exposicion realizada en a Pinacoteca
del Estado. Ago.14-Oct.29, 2000). Editorial Gréaficos Burti. Sao Paulo,
2000.



Pedro Angeles Jiménez / México

APELES Y TLACUILOS:
MARCOS GRIEGO Y LA PINTURA CRISTIANO INDIGENA
DEL SIGLO XVI EN LA NUEVA ESPANA



Virgen de Guadalupe, dleo, oro e incrustaciones de concha nacar en madera,
Museo Franz Meyer, ciudad de México.



CL | adentrarse en el estudio de la pintura
del siglo XV1 en la Nueva Espafia, pronto
aparece entre los topicos del arte cristiano
indigena un asunto que hasta la fecha no
pasa por advertirse como una cuestion de extrema
curiosidad: como algunos cronistas seglares y religiosos
alaban las manufacturas indigenas, al grado de aplicar a
sus artifices elogios aparentemente desmedidos, pero que
se fundamentan en el ingenio y habilidades con que los
indigenas recrearon lo que Occidente hacia no mucho
habia comenzado a ensefiarles.
Ciertamente ya Manuel Toussaint advertia el fenébmeno,
anotando al respecto:

En la deliciosa rusticidad del cronista, sus hiperbolicos
elogios nos mueven a risa; sin embargo, dada la destreza
manual de los indios, su perfeccién en otras actividades
artisticas, como la orfebreria, en que si podian ser comparados
con los europeos, es de pensar que realmente alcanzaron cierta
elevacién en el arte pictdrico. Asi lo comprueban las
Ordenanzas de pintores, dadas en 1557... cuando aceptan
que si un indio lo mismo que un espafiol, es oficial
examinado, pueda hacer imagenes “porque siendo
examinado sabra dibujar y ordenar cualquier Historia sin
que haya error ninguno, como oficial que lo es...”?

Y en este punto cabe profundizar respecto a si la
pintura cristiano indigena, alabada por la deliciosa rusticidad
de los antiguos cronistas, podria realmente compararse con
lo que entonces se producia en Europa.

A la vista de las fuentes, la problematica en realidad
conduce por otros caminos. La necesidad de iméagenes para
el ornato de las iglesias y oratorios domésticos durante los
tiempos de la primitiva iglesia indiana fue tal, que una vez

disefiado el plan de fundar escuelas de artes y oficios
similares a la de San José de los Naturales, los indigenas
la atendieron con gran entusiasmo, tal como puede
percibirse a partir de algunas lineas escritas por el padre
Motolinia:

Procuraron también los frailes que se hiciesen iglesias en
todas partes y asi ahora casi en cada provincia donde hay
monasterio hay advocaciones de los doce apdstoles,
mayormente de San Pedro y San Pablo, los cuales demas
de las iglesias intituladas de sus nombres, no hay retablo
en ninguna parte donde no estén pintadas sus imagenes.?

El furor no declind con el transcurrir de los afios,
como se advierte gracias a otra cronica escrita por el agustino
fray Juan de Grijalba sobre el primer tercio del siglo XVII:

en sus casas todos los que pueden tienen un oratorio con
grande limpieza y decencia. Alli tienen muchas imagenes
segin su posibilidad: para alli son las esteras de colores, las
flores y los perfumes. Y es a saber, que un indio que en su
vestido y comida no tiene &nimo de gastar dos reales, gasta
con gran generosidad mil en una imagen.3

Durante el periodo que se extiende entre ambos
cronistas, florecio el arte de la pintura entre los indigenas
de la Nueva Espafia. Su ensefianza estuvo sujeta, ademas
de las escuelas de artes y oficios donde se aprendia, a la
I6gica de la evangelizacion, que merced a la gran necesidad
de imégenes para el culto, promovidé su manufactura
apoyada en los mas diversos modelos: estampas grabadas
lo mismo de filiacién tardo medieval que renacentista,
ademas de la presencia de pintura que seria importada de
Flandes, Italia y la misma Espafia, como también lo describe

93



fray Toribio Motolinia, quién escribe contemplando como
la riqueza americana atraia de la lejana Europa vicios y
virtudes:

En los oficios mecanicos, asi los que de antes los indios
tenian como los que de nuevo han aprendido de los
espafioles, se han perfeccionado mucho; porque han salido
grandes pintores después que vinieron las muestras y imagenes
de Flandes y de Italia que los espafioles han traido, de las
cuales han venido a esta tierra muy ricas piezas, porque a
donde hay oro y plata viene todo; en especial los pintores
de México, porque alli va a parar todo lo bueno que a esta
tierra viene; y de antes no sabian pintar sino una flor o un
pajaro, o una labor; y si pintaban un hombre o un caballo,
era muy mal entallado; ahora hacen buenas imagenes.4

Motolinia subraya el perfeccionamiento que los
indigenas lograron al tener a su alcance tales muestras de
Flandes e Italia, pero pareciera que las mejorias le resultan
perceptibles fundamentalmente en la manera como los
tlacuilos reconstruian las proporciones de la figura humana
0 algunos animales, verbigracia el caballo, aunque también
fray Toribio advierte que ya antes sabian pintar flores y
pajaros. Tiempo después otro religioso, fray Gerénimo de
Mendieta regresaria sobre el mismo topico en uno de los
capitulos de su Historia eclesiéstica indiana, aunque afiadiendo
interesantes consideraciones:

Pintores habia buenos que pintaban al natural, en especial
aves, animales, arboles y verduras, y cosas semejantes, que
usaban pintar en los aposentos de los sefiores. Mas los
hombres no los pintaban hermosos, sino feos, como a sus
propios dioses, que asi se lo ensefiaban y en tales monstruosas
figuras se les aparecian, y permitialo Dios que la figura de
sus cuerpos asemejase a la que tenian sus almas por el pecado
en que siempre permanecian. Mas después que fueron
cristianos, y vieron nuestras imagenes de Flandes y de Italia,
no hay retablo ni imagen por prima que sea, que no la
retraten y contrahagan.®

Y lo sustancial del nuevo planteamiento no reside en
considerar al naturalismo de los tlacuilos indigenas aceptable
ante la percepcion del hombre occidental, al menos en lo
que respecta a la representacion de las “aves, animales,
arboles y verduras, y cosas semejantes”. Mendieta esgrime
otra razén estética mas alla del naturalismo o las reglas en
la proporcion del cuerpo humano, una de indole moral,
de modo que a su manera de ver, la dosis de monstruosidad
que atafie a la representacion del cuerpo humano entre los
indios del México antiguo, caminaba de la mano con su
paganismo.

94

Ese mismo componente estético se convirtio en el eje
de la ensefianza y aprendizaje de la pintura en las escuelas
de artes y oficios. Para ingresar a ellas, los franciscanos
intentaron, aunque no siempre con éxito, que sus alumnos
provinieran de las familias de la nobleza indigena. En un
principio, los frailes se preocuparon por que sus alumnos
aprendieran mas de un oficio, convirtiendo a los més
adelantados en maestros de las nuevas generaciones. Por
otra parte, el programa educativo promovié la idea de
fomentar antes que al individuo, al trabajo colectivo,
organizandose cuadrillas que en mas de una ocasion
laboraron por diversos conventos de la Provincia.

Al orden practico en el manejo de los pinceles, buriles
y otras herramientas, los frailes afiadieron métodos de
orden audiovisual, ayudados con pictografias como las
que aparecen en los libros noveno y décimo del codice
Florentino, donde se describen paso a paso los diversos
aspectos relacionados con algun oficio. Y a esa parte de
indole técnica afiadirian ademas un sentido moralizante
por medio de consejas a manera de los exempla medievales,
con gue se amonestaba a los naturales desde el taller hasta
en el confesionario, como lo demuestran algunos de los
cuestionarios publicados por fray Alonso de Molina en su
Confesionario Mayor en la lengua mexicana y castellana. Al
mismo espiritu obedecerian las descripciones del bueno
y del mal oficial que fray Bernardino de Sahagun incluyo
en el libro X de su Historia general de las cosas de la Nueva
Espafia, donde se hallan algunas lineas relativas
especificamente al oficio de la pintura; al respecto sefiala
Sahagun:

El pintor, en su oficio, sabe usar de colores y dibujar o
sefalar las imagenes con carbdn, y hacer muy buena mezcla
de colores, y sabe moler muy bien y mezclar. El buen pintor
tiene buena mano y gracia en el pintar, y considera muy
bien lo que ha de pintar, y matiza muy bien la pintura, y
sabe hacer las sombras, y los lejos, y follajes.

En cambio, el mal pintor es de malo y bobo ingenio y por
€50 €S Penoso y enojoso, y no responde a la esperanza del
que da la obra, ni da lustre a lo que pinta, y matiza mal,
todo va confuso, ni lleva compés o proporcion lo que pinta,
por pintarlo de prisa.”

Tal como puede apreciarse, el papel del trabajo manual
se combind con el sentido pragmatico del mensaje
evangélico de los misioneros, gracias a lo cual se abrio
paso a una incesante actividad, pues en aquellos dias todo
era necesario.



Como antes se menciond, los indigenas cumplieron
sus encargos con trabajo en equipo, asi en la realizacion de
los ambiciosos programas murales con que ornamentaron
los conventos de las tres 6rdenes, como en la manufactura
de retablos. Pero contra lo que pudiera pensarse, la fama
de algunos destacados artistas indigenas hizo que la memoria
conservara sus nombres y ligados a ellos, quedaron también
algunas de las mejores hipérboles que Toussaint tanto
criticara. En un capitulo titulado “Cémo pusimos en muy
buenas y santas doctrinas a los indios de la Nueva Espafia,
y de su conversion, y de cdmo se bautizaron y volvieron a
nuestra santa fe, y les enseflamos oficios que usan en Castilla
y a tener y guardar justicia”, pone a la letra Bernal Diaz del
Castillo:

Pasemos adelante y digamos como todos los mas indios
naturales de estas tierras han aprendido muy bien todos los
oficios que hay en Castilla entre nosotros, y tienen sus
tiendas de los oficios y obreros, y ganan de comer a ello, y
los plateros de oro y de plata, asi de martillo como de
vaciadizo, son muy extremados oficiales, y asi mismo
lapidarios y pintores, y los entalladores hacen tan primas
obras con sutiles leznas de hierro, especialmente entallan
esmeriles, y dentro de ellos figurados todos los pasos de la
Santa Pasion de Nuestro Redentor y Salvador Jesucristo,
que si no las hubiese visto no pudiera creer que los indios
lo hacian, que se me significaba a mi juicio que aquel tan
nombrado pintor como fue el muy antiguo Apeles, y de
nuestros tiempos que se decian Berruguete y Miguel Angel,
ni de otro moderno ahora nuevamente nombrado, natural
de Burgos, el cual tiene gran fama como Apeles, no haran
con sus muy sutiles pinceles las obras de los esmeriles ni
relicarios que hacen tres indios maestros de aquel oficio,
mexicanos, que se dicen Andrés de Aquino, y Juan de la
Cruz, y el Crespillo.®

Y en este punto la problemética toma al menos dos
caminos. Por un lado, en estas lineas Bernal se hace eco
de los afanes vindicadores de los soldados que participaron
en la conquista. Aqui se engarza el conocido topico de
como la espada precede a la cruz, de modo que al igual que
los cronistas religiosos, la buena disposicidn a los oficios
entre los indigenas conversos, no seria sino la prueba
palpable de su propia accion.

Pero ciertamente Bernal Diaz parece maravillado ante
las obras de Aquino, de la Cruz y el Crespillo, tanto, “que
si no las hubiese visto no pudiera creer que los indios lo
hacian”, y en ese punto el soldado trae a cuento el nombre
legendario de Apeles, famoso por haber pintado la Venus

de Andiomene y muchos célebres retratos, pero también
por su relacion con Alejandro Magno, de quién segun
Plino, ademas de varios encargos, recibié honorable trato
y a la hermosa Campaspe como prenda de una magnifica
pintura.®

No esta por demas recordar que entre los topicos
recurrentes para demostrar la nobleza de la pintura, los
tratadistas italianos y espafioles del Renacimiento usaron
como argumento el topico de la buena relacion entre
pintores y poderosos, como lo demuestran las primeras
lineas del tratado de Felipe de Guevara:

Estos dias pasados, apretindome mis enfermedades mas de
lo ordinario, y por causa de esto impedido de ocuparme en
cosas de mas importancia, acordé para entretenerme, recoger
lo que de la Pintura y Escultura antigua habia como de paso
en otros tiempos leido: artes nobles y muy estimadas de
Reyes y Pueblos libres en las edades pasadas, de las quales
siempre los buenos juicios y entendimientos gustaron, y se
apreciaron en gran manera, como claro nos muestra la
devocién que a ellas tuvo Alexandro Magno, al qual con
parecerle poco un mundo para conquistarle, se deleyto
tanto de esto, que los ratos de la guerra y gobierno de la
Republica le sobraron, los gastd con Apeles, Pintor insigne,
yéndose a su oficina a verle poner las manos en sus obras.1

La historia de Apeles por supuesto mantiene sus nexos
con el arte, pero Guevara la matiza con tintes politicos
cuya intencionalidad se antoja lejana, al menos en lo
particular, para el caso de nuestro cronista soldado. En su
larga cronica, Bernal Diaz refiere en tres distintas ocasiones
la hipérbole de Apeles: la transcrita lineas arriba, otra en
el capitulo CCVI,1 cuando habla de “las estaturas y
proporciones” que tuvieron algunos de sus capitanes y
compafieros de armas. En este punto Bernal no cita al
antiguo Apeles o a los modernos Miguel Angel y Berruguete
como referencia para alabar al arte de indigenas, aqui se
duele de no saber “pintar y esculpir sus cuerpos y maneras
y rostros y facciones” tan bien como aquellos nobles artistas.
Pero en realidad el asunto sélo refuerza el hondo sentido
providencialista que imprime a su cronica cuando agradece
a Dios haberle librado
de no ser sacrificado a los idolos y me libré de muchos
peligros y trances para que ahora haga esta memoria o
relacion.12

En cambio en el capitulo XClI,23 Diaz del Castillo
vuelve a mencionar a Aquino, Juan de la Cruzy el Crespillo
como notables entalladores y pintores, dignos de contarse
entre los mejores de tiempos antiguos 0 modernos, pero

95



en esta ocasion el nombre de Andrés se cambia por el de
Marcos, pudiéndose considerar que en la confusién, al
cronista le interesara mas el topico que sus actores, aunque
también cabe la posibilidad de un error de la memoria o
un simple defecto de lectura en el manuscrito original.

Pareciera sin embargo que el nombre de Marcos tiene
mejor fortuna documental, aunque sus noticias no por ello
estan sujetas a menos confusiones. La primera de ellas es
de indole administrativa; el 19 de junio de 1553 se presentd
ante Antonio Mejia, oidor por su Majestad, y Cristébal de
Tapia, escribano, un indio que dijo llamarse Marcos Griego,
de oficio pintor. Gracias al trabajo del intérprete Domingo
del Aguila, las autoridades conocieron que este indio habia
dado 15 pesos de oro comUn a Gabriel Xalacatl y Marina
Papan como adelanto por la compra de unas casas que se
hallaban en el barrio de Santa Maria de México, y que
encontrandose muy enfermo el mencionado Gabriel,
procedia a asegurar la venta a fin de obtener la escritura
correspondiente.’

El 20 de junio el escribano Cristébal de Tapia visito
la casa del indio Gabriel para corroborar el informe anterior,
y visto como cierto, se procedi6 a cerrar la compraventa,
cediéndose los derechos de la propiedad al pintor Marcos
Griego, y afladiéndose la informacién que sus terrenos
lindaban con las casas de “Francisco Tlapaltecatl, pintor,
y con casas de Fabian Telpan, carpintero, e con casas de
Miguel Ytztl, vecino, e con casas de Anton Tlatolsuchitl,
carpintero, e con casas de Pedro Cuautli, pintor”,1> noticia
por demas interesante pues salvo en una colindancia no
especificada —la de Miguel Ytztl-, sus otros vecinos estan
relacionados con la carpinteria y con el oficio de la pintura,
destacandose entre ellos el nombre de Pedro Quauhtli,
quién segin don Francisco del Paso y Troncoso, participd
junto con Miguel Toxochicuic, Luis Xochototol y Miguel
Yohalahuach en la realizacion de un lienzo para el Tecpan
de la ciudad de México.1s

Otro Marcos, de oficio pintor, aparece citado en la
celebérrima “Informacion” que mandd practicar que el
arzobispo de México don Fray Alonso de Montufar, con
motivo de un sermdn que en la fiesta de la Natividad de
Nuestra Sefiora (8 de septiembre de 1556), predicé en la
capilla de San José de Naturales del Convento de San
Francisco de México su provincial Fray Francisco de
Bustamante, acerca de la devocion y culto de Nuestra Sefiora
de Guadalupe:¥” enredoso proceso en el que se concentran
lo mismo desavenencias entre el arzobispo y los franciscanos
que en torno a la naturaleza del culto a las imégenes.

Varios testigos presentes en el sermoén del padre
Bustamente comparecieron para sefialar cuéles habian sido

96

sus palabras; entre ellos, para el caso que nos ocupa, destaca
el parecer de Alonso Sanchez de Cisneros, quien dijo a la
sazon:

[que] le oyo decir al dicho padre provincial, quél y todos los
demas religiosos habian procurado con muy grande instancia
de evitar que los naturales de esta tierra no tuviesen en su
devocién y oracién en pinturas y en piedras, porque quitarles
la ocasion de sus ritos y ceremonias antiguas de adorar en
sus idolos, y que con esta devocién nueba de nuestra Sa.
de Guadalupe parecia que era ocasion de tornar a caer en
lo que antes avyan tenido, porque era una pintura que avya
hecho Marcos, indio pintor; y que para aquella devocién
aproballa y tenella por buena era menester haber verificado
los milagros y comprobarlos con copia de testigos...18

Y con ciertas diferencias respecto a la problematica de
las imagenes, los demas testigos afladen o suprimen detalles.
Sin embargo, a la hora de tratar sobre la autoria del lienzo
en cuestion, otros testigos, como Juan de Meseguer,
coinciden en sefialar:

...y que viendo agora el gran concurso de la gente que va
alla a la fama de aquella imagen pintada ayer de un indio
hazia milagros, que era tornar a deshacer lo hecho...

Es decir, coinciden en sefialar como su artifice a “un
indio”, sin mencionar otro detalle al respecto, como si lo
hizo Alonso Sanchez de Cisneros, aungue s6lo fuera para
sefialar el nombre del indio Marcos, pintor, sin otro
complemento que permitiera su segura identificacion.

Existe otra obra artistica a la que se encuentra ligado
el nombre de un artista Marcos, se trata ni mas ni menos
que del retablo principal de la capilla de San José de los
Naturales, obra que Marcos inicié sin ayuda pero en la que
después intervinieron Pedro Chachalaca, Francisco
Xinmamal, Pedro de San Nicoléds, Martin Mixcohuatl y
Pedro Cocol. El retablo se estreno el 25 de diciembre de
1564, y fray Miguel Navarro, entonces provincial de los
franciscanos, le dispensd su mejor elogio: “jMaravilloso es
lo que hacéis! jDe verdad, aventajais en mucho a los espafioles!”.29

Finalmente, el 29 de enero de 1572 vuelve a aparecer
Marcos Griego, esta vez en otra noticia de indole
administrativa, se trata de una informacién que se hizo en
torno a Juan Alvarez, mestizo, para permitirle contraer
matrimonio.20

Segun dicho expediente, Juan Alvarez, natural de la
ciudad de México, queria contraer nupcias con otra mestiza
llamada Juana Gonzalez, vecina del Valle de Guayangareo
en la provincia de Michoacan. Para comprobar que estaba
libre para contraer nupcias, llevd como testigos a Marcos



Griego y a Martin Garcia, quienes dijeron ser indios vecinos
y naturales de la ciudad de México, y residir en el barrio
de Santa Maria Tlacuechiuhacan.

En la informacion se afladen otras noticias que
completan algo la biografia de Marcos: su testimonio vuelve
a corroborar su oficio de pintor y menciona ademas “ser
de edad de cincuanta e cinco afios”,% lo que permite fijar
su nacimiento cerca de 1517, es decir, dos aflos antes de
que se iniciara la Conquista de México. Sobre el particular,
corrobora también que conocia a Juan Alvarez desde mucho
tiempo atrés, por que le crié dentro de su casa. Martin
Garcia, quién también informd ser pintor y dorador, agrego
en su testimonio:

que conoce al dicho Juan Alvarez desde mucho por que lo
vio criar, hasta que fue hombre, en casa de Marcos Griego,
indio vecino de esta dicha ciudad...22

De modo que posiblemente existié un nexo importante
entre el indio Marcos y Juan Alvarez, aunque ello nunca
se especifica. Acaso Alvarez se cri6 bajo su tutela como lo
haria un aprendiz, relacion auspiciada por la naturaleza
gremial con que se ejercio la pintura en la Nueva Espafia
de donde surgieron especiales afectos, que en mas de una
ocasion desencadenaron bodas y compadrazgos.

La existencia de Marcos Griego no es del todo novedosa.
Ya habia sido anotada por Salvador Cruz en un articulo
titulado “Algunos artistas y artesanos del México de
Cervantes de Salazar (1550-1560)”,23 y para ello, se valié
de los documentos del protocolo de Tepeaca localizados
en el Archivo de Notarias de Puebla. Poco dijo Cruz de
este singular artista, aunque le llam¢ la atencion la manera
como el pintor indigena estampd su rdbrica en dicho
proceso: “de una sefial g acostumbra hazy”, consistente en
una cruz enmarcada por un par de cabecitas de leon.”24

Como es de todos conocido, el tetramorfo del
evangelista Marcos se representa con la figura de un leén,
simbolo que aprovecho el indio Marcos para estamparlo
como rubrica, usando la pintura —como lo hicieron los
tlacuilos del México antiguo—, con los valores propios de
la palabra. Tal detalle pasaria por una curiosidad, pero
afiadir al nominativo del apostol, el apellido Griego, me
parece una audacia, y cuanto mas si afladimos que el pintor
griego por antonomasia resulta ni mas ni menos que Apeles.

Esta fragil noticia permite pensar que el indio Marcos
fue un artista reconocido, que vivid y pint6é en un mundo
donde algo debid conocerse de los tdpicos que traian entre
manos los tratadistas del Renacimiento, y ademas, que
alguien pudo ver, como Bernal Diaz del Castillo, que

antiguos y modernos obraban grandes maravillas lo mismo
en Europa que en la Nueva Espafia.

De cierto sabemos que Marcos Griego residié en el
barrio de Santa Maria Tlacuechiuhacan, donde compartié
espacio con otros artistas, algunos conocidos, como el caso
del ya citado Pedro Quauhtli. Los extremos temporales
documentados en su vida van de 1553 a 1572, y segln
estos, relaciones como la que establecié con el pintory
dorador Martin Garcia, jamas se diluyeron.

Pero a la sombra del tiempo la figura de este singular
tlacuilo también parece difuminarse en una marafia de
preguntas: ;fue este Marcos Griego el Aquino de Bernal
Diaz del Castillo o el Cipac de Francisco del Paso y
Troncoso?. (Por qué se llam6 Marcos Griego?, (fue el bien
intencionado nombre con que le bautizé un fraile o
simplemente un mote? ;Fue un nombre acompafiado por
la fama y la conciencia de poderse considerar entre los
mejores artistas de su época?... Acaso con el tiempo lo
sabremos.

Anexo documental

Archivo General de Notarias, Puebla, Protocolo de
Tepeaca, ff. 10-11v.%5

Meéxico. Pleito entre Marcos Griego, indio pintor, y
Maria Papan, por la compra de unas casas en el barrio de
Santa Maria.

[f. 10] En la ciudad de México a diez y nueve dias del
mes de junio de mil e quinientos e cincuenta e tres afios,
ante Antonio Mejia oidor por su Majestad en esta Real
Audiencia y delante de mi Cristobal de Tapia, escribano
de su Majestad parecié ante mi un indio que mediante
Domingo del Aguila interprete de la real audiencia, dijo
Ilamarse Marcos Griego, pintor. E mediante el dicho
interprete dijo que el compro a Gabriel Xalacatl, indio
natural de México de barrio de Santa Maria y a Marina
Papan, su mujer, unas casas en sitio de ellas, que los
susodichos tenian en el susodicho barrio de Santa Maria
cerca de las casas de Andres de Barrios por precios e contra
de veinte pesos de oro comin de los cuales les tiene dados
e pagados quince pesos e le resta debiendo los otros cinco
pesos, e porque el quiere que los susosdichos le haga
escritura de venta de las dichas casas e pagarle los dichos
cinco pesos, y [que] el dicho Gabriel Xalacatl esta muy
enfermo en cama y se muriese, el perderia las dichas casas
en los dineros que por ellas le ha dado por tanto que pedia
e pidié el dicho su oidor, mande que un escribano valla
al dicho Gabriel indio y su mujer y sepan de ellos y [si] es

97



verdad lo susodicho. E hallandose [...] atento al que el
susodicho esta enfermo e no puede venir, hoy de su merced,
a la dicha escritura de venta, los dichos Gabriel e Maria
Papan, su mujer, otorguen la dicha escritura e por ello les
de licencia e facultad e interponga en ella su autoridad e
decreto judicial, lo cual dijo mediante el dicho interprete
e lo firmo de una forma que es costumbre, asi el dicho
interprete como de su nombre.

Marcos Griego
[aparece a manera de rubrica el dibujo de dos leones]
Cristébal de Tapia

Domingo del Aguila
[rUbrica]

E luego el dicho escribano e oidor, visto los susodicho,
dijo que mandaba e mando al dicho Cristébal de Tapia su
escribano, baya a casa del dicho Gabriel indio y si estuviese
enfermo en cama le pregunte a el y a la dicha Marina Papan,
su muijer, si es verdad que ellos han vendio las dichas casas
de suso declaradas al dicho Marcos, indio, e si han recibido
los dichos quince pesos e si quieren la dicha escritura de
venta de ellas a el dicho Marcos [10v] de su propia e libre
voluntad e si asi han sido apremiados e atemorizados para
ello, e si declararen haber vendido las dichas casas de su
voluntad otorguen las escrituras de compra de ellas, ante
mi el dicho escribano. En la dicha escritura desde ahora
para entonces e desde entonces por ahora. Interponia e
interpuso su autoridad e decreto judicial, tanto cuanto
podia la condicion debida, e dio licencia e facultad a los
susodichos, para hacer la dicha escritura [e los de su merced
va ] entre resido diese por la dicha contravalia.

Publicado y ante mi Ante mi
en México Cristébal de Tapia
Escribano.

E después de lo susodicho en las dicha ciudad de
Meéxico en veinte dias del dicho mes de junio del dicho
ano, yo el dicho Cristobal de Tapia, escribano, fui juntamente
con el dicho Domingo del Aguila, interprete de la Real
Audiencia del barrio de santa Maria, e en una casa de
indios del dicho barrio estaba un indio viejo echado en
unos petates, en los que parecia enfermo; que dijo mediante
el dicho interprete llamarse Gabriel Xalacatl, natural de
Meéxico del dicho barrio de santa Maria, e con el estaba
una india que mediante el dicho interprete dijo ser mujer
del dicho Gabriel e llamarse Marina Papan. De los cuales
yo el dicho escribano pregunte por la dicha lengua si habian
vendido a el dicho Marcos Griego, pintor, unas casas, que
estan [junto a las] casas de Andres de Barrios, por contra
de veinte pesos. E de ellos le habian dado los quince pesos,

98

e si de su voluntad, le querian la escritura de venta; que si
a sido forzados, apremiados e inducidos de ello que lo dijese
e declarase, porque el dicho sefior oidor les desagrabiaria
de ello, e les hacia justicia, e que hoy los hacia de su voluntad,
que sus oidores de un [de un xi ha] dellos los cuales e cada
uno de ellos dijeron que era verdad que ellos de su voluntad
se habian concertado con el dicho Marcos Griego de vender
las dichas casas por el dicho precio que de ellos les habia
dado y pagado, los dichos quince pesos e porgue le restaba
debiendo los cinco e que las escrituras en forma dellas. En
estaban la dicha [lie...] lo cual dijeron mediante el dicho
Domingo del Aguila interprete e testigos, que ellos fueron
presentes Geronimo [f. 11] Macatl y Antonila Tolsuchitl y
Francisco Cuilal, Manuel X, y Antonio Totologue, indios
naturales de su dicha ciudad de México del dicho barrio de
santa Maria, que a si se dijeron nombrar mediante el dicho
Domingo del Aguila, interprete, e paso ante su merced.

Paso ante mi Domingo del Aguila
Cristébal de Tapia [rabrica]
[rdbrica]

E luego los dichos Gabriel Xalacatl y Maria Papan,
indios, por estar de la dicha licencia y mediante el dicho
interprete e la dicha Maria Papan, con licencia del dicho
su marido, que le pidié y el se la dio, a vos a dos, dijeron
gue vendian e vendieron por juro de heredad para ahora
y para siempre jamas al dicho Marcos Griego, pintor, las
dichas casas de suso declaradas que estan cabe [quizas sobre]
las casas de Barrios, que lindan con casas Francisco
Tlapaltecatl, pintor y con casas de Fabian Telpan, carpintero,
e con casas de Miguel Ytztl, vecino, e con casas de Anton
Tlatolsuchitl, carpintero, e con casas de Pedro Cuautli,
pintor. Las cuales dichas casas de suso declaradas con sus
entradas y salidas, dijeron que vendio al susodicho por
libre e sin condicién y contradiccién alguna, por precio de
los dichos veinte pesos de oro comdn y los quince de ellos
se le han dado e pagado y los otros cinco les dare paga el
dicho Marcos en mi presencia, e de los [testigos] e de ellos
doy fe y razén de la entrega de lo demas que de su mas no
parezco remision las leyes que hablan en razon de la prueba
y paga y haga como en ella se es y desde hoy dicho dia en
adelante que esta casa se dada y otorgada por ella, dijeron
que le apartaban e apartaron e desistieron e desapoderaron
de la herencia posesion. Juro propiedad e posesion, titulo,
causa de razon dio e que a las dichas casas e sitios de ellas
subian e tinen en cualquier manera. E lo dispuso declare
si hard traspaso todo en vos del dicho Marcos Griego y en
los dichos sus herederos e sucesores y en el que por ello
hubiere de llevar para que sean suyas, para las poder vender,
donar, trocar, cambiar y enajenar e hacer de ellas y en ellas



se de cualquier pago de ellas, todo lo que ellos quisiere e
por bien tuvieren. E les dio poder cumplido y en el decreto
que en tal caso se requiere, para que por su propia autoridad
sin licencia de juez ni de alcalde, que con ella pueda entrar
y tomar e aprender la posesion de las dichas casas, para
que sean suyas, e las tener e poseer, labrar, arrendar e hacer
de ellas y en ellas y en cualquier parte de ellas todo lo que
quisieren, e por bien tuviere [tachado y si algin pleito] e de
por las dichas casas e sitios de ellas, de a que persona que
se le pida e demande en cualquier manera, e si algun pleito
sobre las [f. 11v] dichas casas, cualquiera de ellas, vos fuese
movido por alguna persona e personas, se obligara de tomar
labor y defensa de ellos e los seguira e defendera a su costa.
E ningdn [...] fenecer e acabar e si vencidos fueren e defender
no lo pudiere, le daran, volveran e restituiran los dichos
veinte pesos de oro comun, con el doblo e costas que sobre
ellos se recrecieren. E par lo asi cumplir, pagar e mantener,
obligaron sus personas e bienes inmuebles e por la ley de
mancomun a voz e de uno e cada uno de ellos por el todo
remitido, las leyes de la mancomunidad como en las que
asi se contiene, e dieron poder a cualesquier justicias e
jueces de sus majestades de a que Francisco Espino [tachado
e la ley es e convenerlo de jurisdicciones] que sean de Francisco
Espino San Lazaro, de las cuales e de cada una de ellas se
sometieron con sus personas e bienes renunciando como
renunciaron sus personas, Francisco Espino e dando la ley
sita conviene de justicia para que las dichas justicias del
por todo rigor de derecho les cumplan e apremien para lo
asi tener e guardar cumplir e pagar e mantener bien si la
tan cumplida merced [...] lo susodicho fuese cosa juzgada
pasada con pleitos por demandas por respuesta, e fuese
sobre ello dadas y [...] de juez competente, e por ello
consentidas en cosa juzgada sobre ello, refieren cualesquier,
e si son esos e dizque en su labor ayudara seran. O ser
puedan para que no las valga y expresamente se renuencia
la ley e regla de decreto que dice que siendo remision hecha
de lo de la dicha Marina Papan, por ser mujer refiriendo
las leyes de los emperadores Senato y Consueto veiamos
las nuevas leyes e constituciones de toro [sic] que hablan
en favor e ayuda de las mujeres, porque de ella fue avisada
e de su efecto.

Por el presente os mando, mediante el dicho interprete
por lengua de ellos, dijeron e declararon los dichos indios
lo susodicho que esta en dicho dia mes y afio susodicho lo
que fueron ante mi e lo que dicho Jerdnimo Macatl, Antonio
Tlatolsuchitl, Antonio Atlalmacux, Miguel Totocoque,
indios naturales del pueblo del barrio de Santiago, por no
poderse hallar espafioles, a los cuales el dicho interprete
se les dio a entender lo que en la escritura, e lo tomo el
dicho interprete.

Paso ante mi Domingo del Aguila
Cristobal Tapia [rUbrica]

Escribano

[rabrica]

Archivo General de la Nacion, México, Ramo Matrimonios,
v. 128, exp. 10, 4 ff.26

Meéxico. 29 de enero de 1572. Informacion que se hizo
de Juan Alvarez, mestizo, para poder contraer matrimonio.

[f.1r]

[En la portada:] “1572. Informacion que se hizo de
Juan Alvarez, mestizo, sobre decir que no es casado para
poder contraer matrimonio. Juez, el sefior doctor Esteban
de Portillo. Secretario, Diego de Maldonado.

[f.2r]

Muy magnifico y muy reverendo sefior.

Juan Alvarez, natural desta ciudad de México, digo que,
yo quiero casar, segun orden de la iglesia, con Juana Gonzalez,
mestiza, estante en el valle de Guaniqueo en la provincia
de Mechuacén, y por que en ello ninguna persona me ponga
impedimento, como en esto no lo tengo, ni soy casado ni
estoy sujeto a matrimonio alguno.

A vuestra merced pido y suplico mande recabar
informacion de lo susodicho y hecha, se me dé un traslado
della en publica forma para la presentar donde me convenga.
Y pido Justicia.

En la ciudad de México, veinte e nueve dias del mes
enero de mil e quinientos y setenta e dos afios, ante el muy
magnifico y muy reverendo sefior doctor Esteban de Portillo,
Juez provisor, oficial e vicario general en este arzobispado,
se presento esta peticidn, e por el dicho sefior provisor
vista, digo: que mandaba y mand6 que dicho Juan Alvarez
dé informacion de cémo no es casado y haga la fe que de
derecho obiere lugar, y hecha se le den los traslados que
pide en publica forma en manera que haga fe y [tachadas
palabras ilegibles] cometia y cometid la recepcion y
juramento de los términos que en esta causa se presentaren
a Pedro Gomez Néjera, notario apostolico y receptor de la
audiencia; y para ello le daba y le dio comisién y facultad
en forma. Y asi lo mandé e firmo. Ante mi, Diego
Maldonado.

[f.3r]

En la ciudad de México, veinte e nueve dias del mes
de enero de mil e quinientos y setenta e dos afos, el dicho
Juan Alvarez, para la dicha informacion, presenté en esta
causa a Marcos Griego y a Martin Garcia, indios vecinos
e naturales que dijeron en lengua mexicana que yo, el
presente notario, doy fe que la entiendo y hablo bien, ser
de esta dicha ciudad de México al barrio de Santa Maria

99



Tlacuechiuhacan, de los cuales y de cada uno de ellos fue
recibido juramento por Dios Nuestro Sefior y por Santa
Maria, su madre, y por la sefial de la cruz, so cargo del cual
prometid de decir la verdad de lo que supiesen, y les fue
preguntado por lengua de mi, el dicho notario, por el tenor
de la dicha peticion, dijeron e dispusieron lo siguiente ante
mi, Pedro Gomez N4jera [rubrica], notario apostdlico.

El dicho Marcos Griego, indio pintory dijo ser de esta
dicha ciudad de México al barrio de Santa Maria
Tlacuechiuhcan, testigo presentado en esta causa, el cual
habiendo jurado y siendo preguntado por el tenor de la
dicha peticion, dijo mediante y por lengua mexicana de
mi, el dicho notario, que conoce al dicho Juan Alvarez
desde mucho, por que le cri¢ este testigo dentro de su casa,
en esta dicha ciudad, y sabe que no es casado ni obligado
a matrimonio alguno, por que si lo fuere, este testigo lo
supiere e no pudierese menos; y como persona libre de
matrimonio se puede, el dicho Juan Alvarez, casar y contraer
con [quien] quisiere sin inpedimiento alguno. Y esto lo
sabe y es la verdad para el juramento que hizo, el cual se
firmo e ratifico siéndole leido. Y dijo ser de edad de
cincuenta e cinco afios y que no le tocan las generales, y
firmolo de su nombre. Marcos Griego. [rUbrica]. Pedro
GoOmez Najera, notario apostolico.

[f. 3 V]

El dicho Martin Garcia, indio pintor y dorador, vecino
e natural que dijo ser de esta dicha ciudad de México, al
barrio de Santa Maria Tlacuechiuhcan, testigo presentado
en esta causa por el dicho Juan Alvarez, el cual habiendo
jurado e siendo preguntado por el tenor de la dicha peticion,
dijo mediante lengua de mi, el dicho notario, que conoce
al dicho Juan Alvarez desde mucho por que lo vio criar,
hasta que fue hombre, en casa de Marcos Griego, indio
vecino de esta dicha ciudad, y sabe que no es casado ni
obligado a matrimonio alguno, por que si lo fuere, este
testigo lo supiere y no pudiera ser menos. Por la particular
y continua comunicacion que este testigo ha tenido con el
dicho Juan Alvarez, y como persona libre, sabe este testigo,
que se puede casar sin inpedimiento alguno. Y esto sabe
y es la verdad para el juramento que hizo, en lo que se
afirmo e ratificd siéndole leido; y dijo ser de edad de mas
de cuarenta afios, que no le tocan las generales, y no firmé
por que dijo que no sabia escrebir. Ante mi, Pedro Gomez
N4jera. [rubrica] Notario apostélico.

100

NOTAS

10
1

12
13

14

15
16

17

18
19

20

21
22
23

24
25
26

Toussaint, Manuel, Pintura colonial en México, México, UNAM, 1982:
p. 23. El subrayado es nuestro.

Fray Toribio de Motolinia, Historia de los indios de la Nueva Espafia,
Relacion de los ritos antiguos,idolatrias y sacrificios de los indios de la
Nueva Espafia, y de la maravillosa conversion que Dios en ellos ha
obrado, México, Porrda, 1984: p. 22.

Grijalva, Fray Juan de, Cronica de la orden de N. P. S. Agustin en
las provincias de la Nueva Espafia, México, Porrda, 1985: p. 162.

Motolinia, Fray Toribio de, op. cit.: p. 172.

Mendieta, Fray Geronimo de, Historia eclesiastica indiana, México,
Porrda, 1980: libro 1V, capitulo XII: “Del ingenio y habilidad de los
indios para todos oficios, y primero se trata de los que ellos usaban
antes que viniesen los espafioles”, p. 404.

Sahagun, Fray Bernerdino de, Historia general de las cosas de Nueva
Espafia, México, Porrta, 1982: p. 554.

Ibidem.

Diaz del Castillo, Bernal, Historia de la Conquista de Nueva Espafia,
Meéxico, Porrua, 1986: cap. CCIX, p. 580.

Guevara, Felipe de, Comentario de la pintura..., Madrid, 1788, por
don Ger6nimo Ortega: p. 150-164. La tardia edicion de este escrito
redactado en torno a 1560 fue promovida por don Antonio Pons.

Ibidem: p. 1.

Diaz del Castillo, Bernal, op. cit.. “De las estaturas y proporciones
que tuvieron ciertos capitanes y fuertes soldados, y de qué edades
serian cuando vinimos a conquistar la Nueva Espafia”: p. 576-577

Ibidem: p. 577.

Ibidem.: “De la manera y persona del gran Montezuma, y de cuan
grande sefior era”, p. 169-170.

Archivo General de Notarias, Puebla, Protocolo de Tepeaca, ff. 10-
11v.

Ibidem: f. 10.
Citado por Manuel Toussaint, op. cit.: p. 25.

Garcia Icazbalceta, Joaquin, Investigacion historica y documental sobre
la aparicion del la Virgen de Guadalupe de México, México, Ediciones
Fuente Cultural, 1952. La primera edicion de ese documento fue
hecha en Madrid, 1888, por Imprenta de La Guirnalda. Las italicas
son nuestras.

Ibidem: p. 123.
Citado en Manuel Toussaint, op. cit.: p. 25

Archivo General de la Nacion, México, Ramo Matrimonios, v. 128,
exp. 10, 4 ff.

Ibidem: f. 3 v.
Ibidem.

Salvador Cruz, "Algunos artistas y artesanos del México de Cervantes
de Salazar (1550-1560)", Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas,
Meéxico, UNAM, Instituto de Investigaciones Estéticas, 1959, v. VII,
n. 28: pp. 91-95.

Ibidem: p. 92.
Version paleogréfica de José Maria Lorenzo Macias.
Version paleografica de Mario Edén Zarate Sanchez.



- -

Isabel Cruz de Amenabar / Chile

Imagenes de Civilizacion y Barbarie en el Sur de Chile:

RAPTO DE MUJERES BLANCAS POR CACIQUES INDIGENAS
DESDE ERCILLA A RUGENDAS



El Rapto de Trinidad Salcedo, Rugendas, 1836/37.
Fotograffas gentileza del autor.



INTRODUCCION

0s procesos de confrontacion y contacto entre

la cultura europeay la de los pueblos nativos

de Chile, resultan particularmente acentuados

en dos momentos de la historia del pais: El

Descubrimiento y Conquista en el siglo XVI
y la formacién de la republica independiente a comienzos
del siglo XIX. Ambos son momentos iniciales, formativos,
en los que entre el fragor del enfrentamiento surgen y se
perfilan voluntades y destinos divergentes cuya convergencia,
parcial, se desarrollard como una larga duracion hecha de
agresiones y resistencias, pero también de intercambios y
asimilaciones.

Como muestra la historia de la humanidad, estos
periodos formativos son particularmente proclives a la
floracion de la fantasia y el mito que transforman la textura
de la accidén y sus personajes en texto o en imagen,
constituyéndolos en realidades fundacionales.

Esta ponencia se propone estudiar una de sus
ramificaciones marginales y menos conocida, el rapto de
mujeres blancas por parte de indigenas no aculturados
desde Ercilla en el arte literario a la pintura de comienzos
del siglo XIX, realizada por pintores y viajeros europeos
como Mauricio Rugendas, plasmacién de un imaginario
historico-mitico chileno de larga data.

El enjuiciamiento del mito como falsedad, es frecuente
en la historiografia chilena a partir de la relacion entre mito
e historiografia que en la cultura occidental ha sido de
oposicién, en particular, a partir del desarrollo del
racionalismo ilustrado del siglo XVIII y de la llamada
“conciencia critica”.t Al confundir los planos de la historia
la condicién de temporalidad vivencial del hombre y de la
tematizacion historiogréafica, al sustituir el concepto de
verdad por el de veracidad, la llamada ciencia historica,
sobre todo bajo el impulso del positivismo, ha intentado

sustraer de su materia de estudio aquellas manifestaciones
humanas que escapan al control de la racionalidad o a la
cuantificacién. La revalorizacién de mito en la cultura
occidental de nuestros dias ha traido otros puntos de vista
para comprender su estructura, orden, fundamentos, y lo
que es crucial, ha mostrado la perduracion del mito en las
sociedades modernas y contemporaneas altamente
tecnificadas, aquéllas que justamente se han experimentado
como fundamentalmente antimiticas.2

Los estudios sobre el mito realizados en los Gltimos
decenios, han apuntado a la complementariedad y no a la
oposicién o exclusion entre el “discurso mitico” y el
“discurso l6gico”, a través de la cual el hombre conseguiria
su expresion exhaustiva, dando salida a su poliglotismo y
a su polifacetismo constitutivos.?

FUNDAMENTOS DEL CONCEPTO DE BARBARIE

El calificativo de barbaro tiene amplia data en la
historia de la cultura occidental.

“Para los griegos, barbaro era el que no hablaba bien
el griego. Por ello los no griegos eran entes marginales cuya
humanidad estaba en entredicho. Menos hombres por no
expresarse correctamente en un lenguaje que no le era
propio. Y, por lo mismo, entes que podian ser sometidos
al orden de intereses de los exclusivos duefios”.

Luego, para los romanos era barbaro “el individuo
que estaba fuera de la ley, del derecho, del orden de la
ciudad, la civitas, por excelencia”.>

Leopoldo Zea, respeto a ello afirma el concepto de
barbarie, y su contraparte, la “civilizacion”, esta intimamente
ligado al sistema de centro-periferia.

103



“La dicotomia civilizacion/barbarie como signos de
poder y dependencia, de centro y periferia. Pueblos
dominantes y pueblos destinados a ser dominados por ser
barbaros, esto es, por no ser copia exacta de sus dominadores
76

Se destaca ademas el hecho de que este calificativo es,
en cierto sentido relativo, pues es otorgado por aquel pueblo
gue se considera asi mismo como el centro de poder y
establece esta relacion de civilizacién y barbarie de manera
unilateral:

“La marginacién y la barbarie se dan, por supuesto,
desde un centro de poder que califica a partir de su propia
situacion y lenguaje”.”

Desde el momento en que Europa se transformo en
centro de poder, y los mundos conquistados por ésta, en
periferia, quedd establecida la relacién que se habria de
construir entre los europeos y aquellos pueblos.

Vladimir Acosta en su libro “La Humanidad
Prodigiosa™® entrega una vison similar. Y refiriéndose a los
conceptos de barbarie y salvajismo medievales, afirma:

“El substrato de esta vision del mundo periférico y de
sus monstruosos y salvajes habitantes, es el etnocentrismo
propio de la cultura europea, tanto de la pagana como de
la cristiana medieval”.® En efecto, el etnocentrismo es
propio de cualquier cultura originaria o primitiva, enfrentada
a las que la rodean y en permanente proceso de distinguirse
de ellas afirmando su propia humanidad y negando la de
los otros”.10

Para los hombres del siglo XV1, estos conceptos tenian
una clara connotacion geogréafica. El salvaje, era para estos
un hombre que vivia en espacios dentro del &mbito de la
civilizacion, pero no pertenecian a ella. Eran asi verdaderos
enclaves dentro del mundo civilizado, generalmente
representados por bosques 0 montanas. Por otra parte, la
barbarie era atribuida a un grupo de hombres que habitaban
completamente fuera del ambito de la civilizacién, en la
periferia de esta. Ellos representaban una verdadera amenaza
para el mundo civilizado.

ERCILLA 'Y EL VALOR FUNDACIONAL
DE LA BARBARIE

En el poema épico La Araucana, de Alonso de Ercilla
y ZUfliga, cuya primera parte se publicé en Espafia en 1569,
el héroe no es una persona sino un pueblo “barbaro” —en
la expresién de la época para los que no fuesen europeos—
cuya ferocidad, valentiay vigor resiste toda prueba. En esta
tierra, por tanto, “Venus y Amon no alcanzan parte,/ sélo

104

domina el iracundo Marte/”. En una sociedad que mantiene
los ideales caballerescos como es la que sustenta
culturalmente a Ercilla, la barbarie engendra guerra y ésta
a su vez se traduce en valor que en la época se identifica
con arrojo, soberbia, reciedumbre ...”Este es el fiero pueblo
no domado/ que tuvo a Chile en tal estrecho puesta,/ y
aquel que por valor y pura guerra/ hace en torno temblar
toda tierra”.

Arauco, “soberbio Estado poseido/ en militar estudio
los mejores/ que de barbaras madres han nacido.../”.

Estos “barbaros sobresalientes” como los llama el poeta
son quienes lo admiran y lo inspiran, hasta el punto de
definir y condensar poéticamente a Chile: “En fin, el hado
y clima desta tierra/ si su estrella y prondsticos se miran/
es contienda, furor, discordia, guerra/ y a solo esto los
animos aspiran; / todo su bien y mal aqui se encierra: son
hombres que de subito se airan,/ de condicion feroces,
impacientes, amigos de domar extrafias gentes”/.

Y en la célebre estrofa generatriz de la raza y la nacion
chilena eleva a los barbaros héroes a un nivel mitico: “Son
de gestos robustos, desbarbados/bien formados los cuerpos
y crecidos,/espaldas grandes, pechos levantados,/recios
miembros de nervios bien fornidos;/agiles, desenvueltos,
alentados,/animosos, valientes, atrevidos,/duros en el
trabajo y sufridores/de frios mortales, hambres y calores”.

Los encuentros del poeta-soldado con los araucanos
y la posibilidad gque tuvo de observar sus tacticas guerreras
inspira el clima estético del poema que se explaya como el
destello del acero sobre la claridad matinal del sur del
mundo, se hace tension en los torsos broncineos recortados
contra el bosque humedo, trenzando el estrépito de las
lanzas, hachas y machetes sobre el silencio austral.

Una raza altiva y la no menos valerosa de los
conquistadores, se enfrentan en las estrofas. La altura del
uno se mide por la del otro. Exaltando el valor de los
indigenas Ercilla exalta el de los espafioles y viceversa. Este
equilibrio argumental y estético del poema en base a dos
ejes constituye una apertura hacia la bilateralidad y con
ello a la diversidad cultural. Como sus antecesores
montafieses que por siglos resistieron la presion de los
moros, el poeta de ancestros vascos sabia de luchas, y por
su vasta cultura cortesana, estaba abierto al valor del otro,
al que no visualiza en su obra como un inferior, sino en
su dignidad humana y cultural.

Ercilla ha creado un mito —el mito araucano- fecundo
en consecuencias literarias, estéticas e incluso politicas que
no ha pedido permiso a la I6gica para vivir y desarrollarse.

La imagen mitica del indigena que acufia Ercilla tiene
vasta repercusion, inspirando trescientos afios después a



la generacion de la Independencia que la acogié como
propia.

MARTE Y VENUS: EL AMOR EN MEDIO DE LA
GUERRA Y LA FIGURA DE LA MUJER EN “LA
ARAUCANA”

Desde temprano el poema de Ercilla desempefié un
papel decisivo en la modelacion de la imagen de Chile, tanto
dentro como fuera del pais. Penetrd en los circulos ilustrados
de Europa y difundi6 la imagen de un Reino lejano, remoto,
un finis terrae, un confin del mundo, donde el dominio de
Marte no logra empero destruir los procesos de gestacion y
transmision de las generaciones de cada uno de los pueblos
y finalmente la fusion de sangres. Sorprendente pero no
inexplicablemente Ercilla apenas deja registro del proceso
que para la historiografia chilena constituye la base del
mestizaje: la union del soldado espariol con la mujer indigena.
¢Hay aqui un prejuicio de “pureza de sangre” para el hombre
espafiol por parte del poeta, tensado entre las ideas de la
Edad Media y el Renacimiento, prejuicio que no le permite
efectuar el reconocimiento de esa realidad? ;O es que la
considera tan obvia que ni siquiera ve como necesario
mostrarla? ; Tal vez esta fusion de los cuerpos y de las sangres,
por no entrafiar, desde el punto de vista eclesiastico, la de
las almas no es para él digna de ser elevada a un rango
poético? Sorprende este silencio cuanto que el poeta dedica
largas estrofas a exaltar los amores entre indigenas, los de
Guacolda y Lautaro y los de Glaura con Cariolano, pese a
que en el Canto XIII advierte: “Pero ya la turbada pluma
mia/ que en las cosas de amor nueva se halla/ confusa, tarda
y con temor se mueve,/ y a pasar adelante no se atreve”/.1t

VENGANZA Y ATRACCION: LA MUJER-TROFEO

La otra combinacion posible como origen del
mestizaje, la de la “blanca” y “pura” mujer espafiola, con
el oscuro “barbaro araucano”, respecto de la cual el poeta
hace alusiones en la primera y segunda partes de su obra,
es una variante del enfrentamiento entre la civilizacién y
la barbarie donde la imagen de la mujer resulta lacerada y
patética: “Y a las tristes mujeres delicadas/ el debido respeto
no guardaban,/ antes con mas rigor por las espadas,/ sin
escuchar sus ruegos las pasaban;/ no tienen miramiento a
las prefiadas/ mas los golpes al vientre encaminaban,/ y
acontecio salir por las heridas/ las tiernas pernezuelas no
nacidas”/.12

Es también Ercilla quien inicia en la literatura y en el
arte cultivado en Chile la tradicién de las cautivas blancas,
exigidas por los barbaros como tributo, en el concierto de
una efimera paz en medio de la guerra, seglin lo sefiala en
el Canto XII refiriéndose a las condiciones impuestas por
Lautaro: “Treinta mujeres virgenes apuestas/por tal
concierto habéis de dar cada afio,/ blancas, rubias, hermosas,
bien dispuestas, / de quince afios a veinte sin engafio:/
han de ser espafiolas, y tras éstas,/ treinta capas de verde
y fino pafio, / y otras treintena de purpura tejidas/ con
fino hilo de oro guarnecidas”/.13 Este tipo de cautiverio
en que la mujer, como los trozos de pafio pasa a ser botin
de guerra, parece ser en la historia de Chile el preludio del
cautiverio por rapto que se sucede en la pluma de los
cronistas desde los siglos XVI a XVIII del que difiere en
algunos rasgos. En este Ultimo es el cacique indigena quien
elige —si es dado el uso de este término en el contexto actos
de pillaje y destruccion, los malones que efectdian a territorio
espafiol tal como lo describen los escritores de ese Chile
inaugural—a la mujer-botin con la cual fundara no obstante
descendencia en un oscuro instinto a la vez de sadismo y
perpetuacion, de venganza y atraccion, de odio y devocion.

CAPTURAS POR AMBAS PARTES: TESTIMONIO DE
LOS CRONISTAS CHILENOS

La llamada “guerra de Arauco” queda definida en la
pluma del poeta soldado y en la de los cronistas que le
siguen como una lidia que desemboca no s6lo en muertes,
sino en cautividad por ambas partes, pues el secuestro de
mujeres blancas es la contracara de la captura de indigenas
de ambos sexos, que luego son tratados, trasladados y
vendidos como esclavos en el PerG .

Cronistas y funcionarios militares sefialan las altas
cifras de muertos y cautivos en los dos periodos algidos
de la lucha, correspondientes a los alzamientos indigenas
de 1598 y 1655. Se sefiala, por ejemplo, que en el lapso de
dos afios 1598-1600 murieron 700 soldados, los indigenas
cautivaron 300 mujeres y nifios, asolaron siete ciudades y
capturaron 500.000 cabezas de ganado y mas de 10.000
caballos.

Pieza capital de la contienda y de los actos de pillaje
y apresamiento, fueron estos animales, pues permitian a
los indigenas huir y desaparecer rapidamente del alcance
de su perseguidores, dada su maestria en el uso del caballo,
desde mediados del siglo XVII, como lo consigna el padre
Rosales y la ligereza de sus ropas y avios, en contraste con
el peso de los aperos e indumentarias espariolas.

105



La época algida del cautiverio de blancas, resulta ser,
a partir de las referencias de los cronistas, la primera mitad
del siglo XVII.

El fraile dominico fray Juan Falcén, calculaba el nUmero
de muijeres, sefialados por los mismos indigenas en 300,
frente a s6lo 200 hombres.ts Un cautivo, Diego de Medina
estimaba en 1615 que el nimero de mujeres era de 200 y
que el nimero de hombres era mucho menor por haberlos
muerto en borracheras y otras ocasiones.¢ La apreciacion
de cronista Alonso Gonzalez de Najera concuerda con la
estimacion anterior, en cuanto a la proporcion de hombres
y mujeres, “De manera que se sabe por cierto que pasen
de doscientas las que todavia hay esclavas entre los indios,
sin los cautivos aunque en namero fueron muy pocos
respecto de las cautivas por haber muerto los demés en
defensa de sus ciudades”.Y’

La figura del mestizaje a la fuerza se completa en el
lado opuesto por relatos como el del cautivo capitan
Francisco NUfiez de Pineda y Bascufian que en aras de su
fe religiosa y apoyandose en la autoridad de numerosos
padres de la Iglesia se resiste a los encantos de la hija mestiza
del cacique Quilalebo su “amo”, en esta inversion de
situaciones que es también invencion literaria.18

Entre los efectos mas significativos de estas mutuas
incursiones en tierra enemiga, estuvo la mezcla de sangres,
es decir el mestizaje racial que devino también en cultural.
Si bien al norte el cruzamiento étnico fue intenso, en la
Araucania la principal mezcla fue la del mapuche con la
cautiva hispanocriolla.®®

Tales hechos histdricos, interpretados y transformados
en las cronicas, contintian alimentando durante el siglo
XVII e incluso en el XVIII el imaginario sobre la Guerra
de Arauco y el cautiverio de mujeres blancas hasta que en
la primera mitad del siglo XIX, bajo el signo de la nueva
nacion, la pintura romantica revive y refunda el mito
dandole un rostro no ya escrito sino visual.

La corriente del pre-romanticismo revaloriza, en Europa,
desde postulados que hoy resultan polémicos y adn
contradictorios, al salvaje y al barbaro denigrados por la
lustracion.

LIBERTAD EN LA ARAUCANIA

La asociacion entre libertad y condicion originaria del
hombre encuentra su més alto desarrollo durante el siglo
XVIII en la obra de Herder, en un plano de mayor apertura
intelectual. En Ideas sobre la Filosofia de la Historia de la
Humanidad el fil6sofo aleman sustenta su reflexiones en la
gran diversidad de seres a través del mundo y cuestiona la
idea de que exista sobre la tierra un pueblo sin ninguna

106

cultura.20 Al referirse a América, se mantiene ajeno a los
postulados ilustrados referentes a su inferioridad, mas adn,
pese a no haber visitado el continente, a través de numerosas
fuentes de viajeros como Cook, Falkener o Forster se
interesa y aprecia su diversidad cultural. No asi la conquista
espafnola que desde el siglo XVI1I provoca el rechazo de sus
competidores ingleses, franceses y luego por extension a
los alemanes. Herder es lector de Robertson cuya obra
expande la leyenda negra antiespafiola por Europa. Por eso
rechaza los sistemas de sujecion del hombre por el hombre,
la esclavitud negra en América espafiola y sobre todo la
“tirania” establecida por Espafia en Per( que define como
“rico en oro y desgracias; es ahi que los pobres indigenas
son tratados con la mayor crueldad...”2 En este contexto,
los pueblos nativos de Chile le merecen el siguiente
comentario: “Pero no todo se ha perdido aun, pues
afortunadamente, las Cordilleras y los desiertos de Chile
estan ahi para velar sobre la libertad de tantas bravas
naciones. Asi por ejemplo, no han sido conquistados los
Moluches Puelches, los Araucanos y Patagones, que por su
altura, corpulenciay fuerza han sido llamados los gigantes
del Sur”.22

La idea de la Araucaniay el Sur de Chile como territorio
de la vida salvaje y de la libertad, se revitaliza en el fil6sofo
aleman con vastas repercusiones en la generacion de viajeros
romanticos centroeuropeos, bavaros tiroleses que visitan
el pais en busca de este mito libertario.

Simultdneamente a la desvalorizacion radical de la
naturaleza y la poblacién americanas por parte de Hegel
procedia a su rescate y valorizacion el naturalista y viajero
Wilhelm von Humboldt, en su esplendor vegetacional y
en la magnificencia de los monumentos de sus pueblos,
que es el primero en representar en dibujos, realizados por
él in situ, que adnan la exactitud cientifica y la belleza
formal.

EDWARD POEPPIG Y LA PRIMERA IMAGEN
PLASTICA DE LAS CAUTIVAS

El periodo de las guerras de la Independencia chilena
y los posteriores afios de anarquia reavivaron en el pais, las
historias de luchas, bandolerismo y pillaje. En la frontera
sur que habia quedado una vez mas librada a la violencia,
el cautiverio de mujeres blancas pervive en el imaginario
colectivo y en la realidad de los hechos.

En este ambiente poco favorable, el médico, naturalista
y viajero aleman Edward Poeppig, educado en Leipzig,
sensibilizado con el romanticismo y el pensamiento cientifico
de Goethe y Humboldt, durante su estancia de tres afios



en Chile (1826-1829) deja, para ilustrar el relato de su
estadia entre las tribus pehuenches y huilliches, aparte de
dibujos sobre el paisaje local, la primera imagen plastica
de las cautivas que se ha podido registrar. Con gran
sobriedad, sin afirmaciones tendenciosas, ni prejuicios,
Poeppig relata su trato con los caciques pehuenches, hacia
el oriente de Rere y cercano a Yumbel. 23 “No eran éstos
los héroes de Ercilla -sefiala- y por mucha licencia poética
que se concediera al espafiol, los originales se distanciaban
de una manera demasiado repugnante del retrato”.24

“Son verdaderamente pavorosas las escenas de barbarie
y destruccién que se inician a continuacién”, sefiala mas
adelante. Cuanto representa algin valor sera robado, el
resto sera destruido; los rebafios seran arriados, y los
excedentes de ellos muertos. Los varones y los muchachos
adolescentes son asesinados sin misericordia, perdonan la
vida a las mujeres de edad, después de maltratarlas
cruelmente; las muchachas y las mujeres jévenes son raptadas
y condenadas a vivir con los vencedores, tienen poca
esperanza de volver a su patria. El epilogo consiste en el
incendio de los pobres ranchos y entre las llamas y sobre
las muestras sangrientas de los asesinatos se vuelve a alejar
con gran celeridad el terrible tropel. Menos de dos horas
son necesarias para iniciar y terminar estas escenas”.

La lamina que complementa su extraordinaria y vivida
descripcion muestra a los pehuenches que han realizado
un asalto en el valle del rio Laja, coronado por el volcan
Antuco. El cacique lleva en la grupa de su caballo a una
joven blanca con la que procura huir, junto a su comparieros,
perseguidos por tropas chilenas. El grabado fue ejecutado
a partir de eshozos realizados por el autor, con cuya ayuda
el teniente primero, Schubauer del Ejército de Sajonia
pinté un cuadro al 6leo en base al cual se confeccion6 la
litografia.2> La conclusion de todas estas descripciones es
sorprendente: los pehuenches “Estiman el asalto de un
desconocido, frecuentemente unido a un asesinato, como
algo tan honroso como un europeo una guerra librada de
acuerdo con el derecho internacional”.26

LA INVERSION ROMANTICA DE LAS CATEGORIAS
CULTURALES EUROPEAS DE CIVILIZACION Y
BARBARIE

Con el Romanticismo, los personajes populares e
incluso los salvajes, fueron adquiriendo cada vez mas la
altura necesaria para transformarse también en el objeto
y motivo de la obra de arte.

Existe un interés en estos romanticos por el “volksgeist”,
por la tradicién folklé6rica y popular de las tierras que iban
marcando su paso. Lo tipico, lo caracteristico de una regién
serd para el romantico también la busqueda de lo rdstico.

El hombre que vive en medio de la naturaleza, que
escapa a la vida urbana, sera representado con especial
ahinco. En este contexto se comprende que sean el huaso,
el bandido y el araucano el propdsito de sus telas.

LA BARBARIE EN SIGLO XIX'Y LAS MIRADAS SOBRE
“EL OTRO”

El siglo XIX, la era del viaje, fue el tiempo del
redescubrimiento de América. Los viajes que se realizan a
estas tierras van aportando datos y aspectos muchas veces
desconocidos para el europeo. Comienza asi un
redescubrimiento de un mundo nuevo, una apertura a “lo
otro” desde una valoracion “desde el otro”, con valor en
si mismo, propio del espiritu roméantico, que desempefid
un papel fundamental en este sentido.

En este contexto, llama la atencion la agudeza de la
prosa de Domingo Faustino Sarmiento al aplicar estos
criterios para describir precisamente los conceptos de
civilizacion y barbarie en la Argentina de su época.

La civilizacion se encarnaria en lo europeo y sus valores,
usos y costumbres. Lo civilizado seria la ciudad y la ley,
aquel que se instruye en las instituciones construidas para
ello, aquel que estd inserto en la organizacién social.

Junto a ello asoma lo barbaro que seria todo aquello
qgue emana del mundo salvaje y natural, y carece de los
patrones de comportamientos tipicamente europeos.
Describe de la siguiente manera, Sarmiento, en Facundo
publicado por primera vez en el diario “El Progreso” de
Santiago de Chile, donde estaba exiliado.?’

Por otro lado esta barbarie es el relato de un mundo
que el hombre de la Revolucidn Industrial afiora. Un
mundo natural, simple... rudo pero sensato, violento pero
auténtico, pues deja libre las pasiones humanas reprimidas
por las normas sociales convencionales. Es un mundo en
donde el hombre se ve en la obligacion de desarrollar esas
capacidades especiales que le permiten sobrevivir en medio
de una naturaleza hostil; la astucia, la valentia, el ingenio.

Por ello es el mundo de la barbarie un espacio que se
abre a la creacion como lo sefialaba el mismo Sarmiento
que veia en ella la materia prima de las literaturas originarias
y originales de los paises de América.

MAURICIO RUGENDAS: LA BELLEZA Y EL
EROTISMO DE LA VIOLENCIA

Algunos pintores europeos, encontraron en el mundo
indigena la fuente de inspiracién para sus creaciones.
Fueron asi plasmando en la tela las formas y colores de un
pueblo, sus formas de vida, y las historias que los rodeaban.
De entre ellos destaca Juan Mauricio Rugendas.

107



El pintor legd un gran nimero de obras que tratan
este tema, dibujos y 6leos de caracter narrativo. Segin un
autor, Rugendas nunca tomd contacto con los araucanos
libres, y jamas recorri6 el territorio al sur del Biobio,
conocido con los nombres de Araucania o la Frontera.
Los que vio fueron aquellos que provenian de la regién al
norte del Biobio, de la ladera oriental de los Andes o de
los valles cordilleranos.28 Y se sefiala que, sus trabajos acerca
de malones, se basan preferentemente en informaciones
obtenidas de la tradicion oral o la lectura: “es impensable
gue Rugendas pudiera dibujar con toda calma mientras los
indigenas destruian y saqueaban”.2® Por ello tienen éstas
algo de caracter ficticio, y también por ello éstas deben ser
consideradas en este contexto, pues es asi como adquieren
valor y la profundidad que entregan de la vision de este
europeo sobre la realidad americana. Es en su imaginacion
donde se mezclan los detalles de la realidad junto a esa
particular vision de ver este mundo que sus ojos descubrian.

De su ciclo que proyecta una imagen mitica de la
Araucania, una de las telas mas representativas es EI Malén
(1835, 6leo sobre tela, 42,5*49,5 cm., Coleccion privada, Santiago)
gue muestra vividamente la accion perpetrada por los indios
de Pincheira raptando a Dofia Trinidad Salcedo.3° En el
centro de la pintura, y destacando sobre el resto de los
personajes, se observa a un indigena sobre su caballo que
ha capturado a una mujer, la cual sostienen desde la cintura.

El Malon, Rugendas.

108

El moreno hombre sostiene con sus fuertes brazos el cuerpo
blanco de la mujer que extiende sus manos en un acto
desesperado de clamor y de asombro. La larga falda roja
de la mujer resalta con su puro y fuerte color que hace
juego con el rostro pintado de rojo y negro del araucano.
Bajo ellos yace postrado el cuerpo de una victima del ataque
perpetrado. El caballo blanco contribuye a fijar la atencién
en esta pareja, que en sus tonos fuertes y claros produce
un importante efecto de contraste con el fondo de la escena
y el resto de los personajes.

Hacia la derecha, en primer plano, un hombre extiende
su mano en una actitud de clamor y suplica ante la pérdida
de la mujer que de su lado le han arrebatado violentamente.
En su rostro sélo es posible observar la desesperacion y el
miedo, la angustia de la pérdida que puede ser definitiva.
Sostiene éste un cuchillo en su mano derecha, con las
huellas de la sangre que derramd en su intento de defensa,
inGtil ante la rapidez y efectividad de la accion. A su lado,
conmueve profundamente al observador la figura pequefia
de un nifio llorando la pérdida de su madre, llorando por
el holocausto que observan sus inocentes ojos, dando la
espalda a la escena, como intentando no presenciar el
infierno que estaba viviendo a sus cortos afios. Tras él
aparecen las figuras de dos araucanos que luchan por tomar
a una mujer. La sostiene uno de ellos en sus brazos, con
fuerza, mientras lucha ésta por zafarse del destino que le
espera. Contrastan los cabellos rubios, el cuerpo blanco y
curvilineo de la mujer con la robustez y morena tez del
indigena. Sus caras pintadas, sus mofios en el pelo, sus
cabellos negros, efectivamente generan en el espectador
temor y espanto, la angustia de una escena de terror. Méas
atras, se repite la tonica: indios sobre sus caballos, sus lanzas
en la mano en actitud de violenta accion bélica, mujeres
en los brazos de sus captores ya rendidas ante su tragico
destino.

Hacia la izquierda de la pintura, la escena se repite:
hombres tratando de salvar sus vidas, pertenencias y familias.
Destaca sobre ellos la figura de un indigena montado que
menea su boleadora en actitud de guerra. Mas alla, en
tercer plano, se observa otro grupo de indigenas galopando
sobre sus caballos. Junto a ellos, se vislumbran blancas
construcciones y viviendas que anteceden a un conjunto
de altos arboles. El cielo contribuye al dramatismo de la
escena: violetas son las nubes vaporosas causadas por el
fuego del incendio generado por esta accion. Una atmdsfera
gris que varia hacia tonos rosados entregan dramatismo al
escenario donde transcurre esta tragedia.

Era asi el malon la correria de los hombres de la
frontera, del mundo donde convivian dos culturas y dos
pueblos.3



Pero estas actividades se extendian también a las tierras
vecinas, especificamente hacia Argentina. Juan Mauricio
Rugendas dej6 algunas pinturas que inmortalizan estas
escenas, de los pillajes araucanos cayendo sobre soldados
argentinos. La ténica, como se esperara, es muy similar a
la antes observada.

En estas obras de rapto en Argentina va dejando de
lado, Rugendas, el objetivo se la descripcién a cambio de
ir otorgandole mas fuerza y movimiento a sus compaosiciones.

El Rapto - escena de una batalla entre araucanos y
soldados argentinos (1845, dleo sobre tela, 80*100 cm.,
Coleccion privada, Buenos Aires, Argentina), muestra
vividamente el ambiente de caos y violencia de uno de estos
episodios. Como motivo central de la obra aparece, sefialados
por la luz impetuosa en el centro de la composicién, un
indigena que ha capturado a un mujer. Se muestra
nuevamente el araucano con su lanza amenazando a aquel
que le intenta quitar el botin obtenido. Su piel y cabello
azabache contrastan con el palido cuerpo de la mujer. A
su izquierda, aparece un soldado argentino arremetiendo
con fuerza la accion que busca recuperar lo perdido. El
caballo extiende su cuerpo en una accion de impetuosa
valentia que entrega movimiento a la escena. Tras él, otro
argentino con un arma en la mano intenta impedir la
retirada de los captores.

Hacia la derecha de la composicion, el grupo de
araucanos intentan zafarse de la resistencia de los soldados
y emprenden ya la retirada. Maravilla el efecto de movimiento
logrado en la escena. Los caballos aparecen con sus cuerpos
torcidos y agitados por la convulsion y el esfuerzo, y en su
desplazamiento agitado parecen alejarse del suelo. Los tonos
calidos de rojos en las ropas de los argentinos acenttan el
furor y turbacién, el amarillo del fuego que enciende el
centro del suceso se suma a las violaceas nubes de humo
gue emergen testimoniando la violencia, a ambos lados de
la composicién, entregan asi, al objeto central, una
luminosidad especial entregandole mayor dramatismo. Es
una escena de dolor, ira y violencia, agudizada por los
caballos caidos que aparecen en el primer plano y los rostros
desesperados y angustiosos de los hombres que libran la
batalla temerarios y valerosos.

Esta pintura permite al observador imaginar el sentir
de quienes libran la lucha. Con una genial maestria
Rugendas transmite a través de su tela el ambiente que
rodeaba a un malon. La atmosfera asfixiante por el humo,
los cuerpos jadeantes de los combatientes, la agitacion de
la lucha, la presencia de la herida, de la sangre representada
por los tonos rojos y calidos que envuelven un acalorado

El Rapto, escena de una batalla entre araucanos y soldados argentinos, Rugendas,
1845.

ambiente. La angustia del caido, la impotencia de la
capturada.s?

Violencia y erotismo se unen en estas obras del pintor
bavaro. Destruccion y fecundacion los dos polos que mueven
la vida, estan dinamizadas por la palpitante sensibilidad
del artista que otorga vigencia y universalidad a un tema
de la tradicidn chilena, especificamente localizado.

El mismo aire se respira, aungue con una intensidad
menor, en una obra similar del mismo autor: El rapto
- escena de una batalla entre araucanos y soldados
argentinos (1848, ¢leo sobre tela, 85,5*%110 cm., Coleccion
privada, Buenos Aires, Argentina), obra que Ileva el mismo
titulo descriptivo que el 6leo antes tratado. En ella destacan
en el primer plano a los caidos en medio de la batalla. Un
araucano y un argentino tendidos en el suelo junto a sus
caballos derribados. Un poco mas atras, el cuerpo de dos
soldados se tuerce por el dolor de la heriday el golpe. Una
mujer ha sido capturada y esta ahora ella sobre el caballo
de su captor. Blanco es el equino, elemento comun en las
pinturas de Rugendas cuando representa al animal del
araucano que encarna el motivo central de la composicion.
Tras ellos, numerosos indios se mueven hacia la izquierda
sobre sus caballos galopantes en el acto de la huida. Le
agrega aln mas horror y violencia a la escena el indigena
gue, montado, exhibe en sus manos victorioso y glorioso
la cabeza decapitada de su enemigo. Finalmente, se observa
la carreta, objeto del ataque perpetrado.

109



El Rapto, escena de una batalla entre araucanos y soldados argentinos, Rugendas,
1848.

El Rapto de la Doncella, Araucano con cautiva en el Bosque, Rugendas, 1840.

110

Es el malon la accion violenta y cruel de un mundo
gue convive con el peligro y la lucha.

Pero... cuando ya ha pasado el asalto, quedan estas
mujeres capturadas arrojadas a su tragico destino. Separadas
de sus familias deberan ahora de servir a sus raptores.

Este paso desdichado se observa en la mujer del El
rapto de la doncella. Araucano con cautiva en el bosque
(1840, 6leo sobre tela, 36,5*44,5 cm., Coleccion particular,
Santiago de Chile). Se observa en esta composicion, en el
primer plano, el gran botin obtenido por estos araucanos.
Se distinguen valiosas mercancias de oro, una escopeta,
joyas... en fin, objetos diversos forman parte de este trofeo.
Pero tal vez el mayor de ellos es la mujer que muestra su
espalda desnuda al espectador. Apoyando su cabeza sobre
sus brazos probablemente llora la desdicha de su destino.
La han despojado en parte de sus ropas. Pero no es solo la
vergiienza, la violacion a su inocencia. Es el futuro incierto
que le espera. Junto a ella, sentada esta otra cautiva, con
sus hombros descubiertos parece interesada observando,
ya conforme con su suerte. Las observan un conjunto de
araucanos. De entre ellos destaca un hombre a la izquierda
de la composicion. Erguido esta, de brazos cruzados y
cubierto su cuerpo con mantas que dejan desnudos sus
hercllleos brazos, examina a la cautiva. A su lado, un
araucana lo observa. Completan la escena una mujer,
adornada con sus atuendos. Tras ellos corona, en la parte
superior de la composicion, las ramas y el tronco grueso
de una araucaria.

Famoso fue, en las tierras chilenas, el caso del Rapto
de Trinidad Salcedo (183671837, dleo sobre tela, 50,5*42,5
c¢m., Coleccion particular, Santiago, ver portada), plasmado en
la tela por el genio de Rugendas, si bien no existe constancia
de que fuera Rugendas quien lo titulara asi.33

Es esta ejemplar pintura de mujeres cautivas, aparece
en primer plano de esta obra el motivo central de la misma:
la nifia de sélo dieciseis afios de edad, capturada por los
Pincheira en el ataque al fundo El Astillero.3* Est4 ella
tendida junto a su captor. Su cuerpo se extiende sobre la
alfombra, junto a la mercancia obtenida el pillaje perpetrado.
Evidente, ella también es parte de esa valiosa mercancia
obtenida en la incursion. Sus ropas cubren su blanco e
inmaculado cuerpo, de redondas y curvilineas formas. Su
albor es aumentado por sus sueltos cabellos dorados.
Hundiendo su rostro bajo el brazo muestra en un gesto su
angustia, tristeza y desesperacion ante tan desgraciada
fortuna. Junto a ella, tendido también y apoyado sobre su
brazo, se encuentra el cuerpo moreno y vigoroso del
araucano que extiende su mano sobre el brazo de la joven
para tomar uno de los objetos de su botin. Descubiertos



el torso y gruesas piernas del araucano, todavia tiene este
su rostro pintado, y un cintillo adorna su frente. Le ofrece
el indigena las joyas del botin para conseguir asi sus favores,3s
en un gesto que, a pesar de ello, limita en la ternura.

Observan a la cautiva el resto de los personajes que
componen la escena. A la derecha de ellos un araucano,
cubierto por completo con una manta azul y mofio en su
cabeza, los mira apoyado en el lomo de su blanco caballo.
Tras la pareja, cuatro indigenas también examinan curiosos
a la mujer. Las mujeres cuidadosamente ataviadas con sus
collares y mantas. La observan con asombro y desconfiados.
Més atrés, otras cautivas aun sobre sus caballos, otras
mujeres araucanas siguen con sus tareas. Su fisonomia esta
marcada por las caracteristicas de su raza, por lo menos en
parte, alejindose de los tipos europeos.

Dentro del botin obtenido por estos hombres de
oscuras pieles, se observa un caliz y una cruz. Asi, “de la
forma mas enfatica, se quiere poner en evidencia que los
indigenas son capaces hasta de profanar los mas sagrados
bienes de la nacién, ultrajando a las mujeres y a la Iglesia”.36

El escenario del Rapto de Trinidad Salcedo esta
marcado por la insigne y simbolica araucaria, arbol milenario
y caracteristico de esas tierras emerge de la tierra con su
amplisimo tronco y sus ramas curvas hacia el cielo. Destaca
el colorido de la escena, el contraste de colores, fuertes y
puros, que le inyecta vida a la misma.

No puede negarse, tiene la escena un aire romantico
y amoroso que limita con lo fantasioso. Parece el araucano
conmovido por la suerte de la joven, la acompania, la
observa. No arranca ya la joven de él, sino por el contrario,
junto a este esta tendida lamentandose por su destino. Se
ha dejado atras la violencia de la accién. Esta la cautiva
enfrentada ahora a su fatalidad.

Se mezcla en estos cuadros la tragedia de un destino
desdichado, tan propio de los romanticos, con atisbos de
un sentir amoroso entre las cautivas y sus captores. Dan
testimonio de ellos los titulos de algunas de sus obras como:
Un Araucano ofrece joyas a la cautiva (Lapiz sobre papel,
32*22 cm.,, Staatliche Graphische Sammlung Miinchen)3 y La
Huida de la cautiva auxiliada por un araucano (L&piz sobre
papel, 22*34,6 cm., Staatliche Graphische Sammlung Minchen)3®

La pose que muestra el araucano del Rapto de Trinidad
Salcedo se comprende en este contexto. Y es que ;qué mas
romantico que el amor entre un salvaje y una blanca muijer,
entre la fuerza del hombre y la fragilidad de su victima?

En este amor encuentra también espacio la valoracién
del otro desde él mismo, en este caso, del araucano y la
mujer en un amor que traspasa las barreras culturales. El

contraste de sus colores y sus vestimentas es la representacion
gréfica del amor que une personas de distintas procedencias.

Rugendas se inspira para estas obras no sélo en la
tradicion oral y literaria chilena y en las ideas romanticas
europeas sino en una fuente literaria méas cercana: del
poema de Esteban Echeverria, escritor argentino que
conoci6 cuando atravesé Los Andes en 1836 para conocer
ese pais. Describe el poeta la huida de Maria, la protagonista
del poema:

“Silencio: ya el paso leve

por entre la yerbe mueve,
como quien busca y no atina,
y temeroso camina

por ser visto o tropezar,

una mujer; en la diestra

un pufial sangriento muestra;
sus largos cabellos flotan
desgrefiados, y denotan

de su &nimo el batallar.

Ella va. Toda es oidos:
Sobre salvajes dormidos

Va pasando: escucha y mira,
se para, apenas respira,

y vuelve de nuevo a andar.
Ella Marcha, y sus miradas
vagan en torno azoradas,
cual si creyesen ilusas

en las tinieblas confusas

mil espectros divisar.

Ella va; y aun de su sombra,
como el criminal, se asombra;
alza, inclina la cabeza;

pero en un craneo tropieza

y queda al punto mortal.

Un cuerpo grufie y resuella,

y se revuelve; mas ella

cobra espiritu y coraje,

y en el pecho del salvaje

clava el agudo pufial”.3°

No hay que olvidar, los elementos culturales que
influyeron desde Europa. “El tema del ‘Rapto de las Sabinas’
gozaba de gran popularidad en el arte europeo desde el
Renacimiento. Ademas, ya a partir del siglo XV1II se habia
desarrollado la tipologia de la ‘pintura del orientalismo’
y algunas de las obras de esta escuela recurren a la
representacion de mujeres desnudas y al contrate de pieles
blancas y olivaceas”.40

111



Este Gltimo hecho entrega una explicacion, del por
qué Juan Mauricio Rugendas pone especial énfasis en el
contraste en los tonos de pieles de las cautivas y sus raptores,
siendo que en esa época las cautivas generalmente eran
mestizas o indias, y no criollas o espafiolas como podria
pensarse al observar sus cuadros y las pieles albas porcelana
de las victimas de tales fechorias.

Asimismo, lo anterior explicaria el hecho de que
Rugendas encarnase a los raptores casi exclusivamente en
figuras indigenas, y no en criollos que eran los mas probables
captores: “los cientos de mujeres cautivas entre 1820 y
1832, no fueron raptadas por los pehuenche sino por
criollos, mejor dicho, por las montoneras de los Pincheira
y donde los indigenas tenian poca relevancia. No obstante,
en la narracién pictorica los sujetos dominantes y Gnicos
son los indios”. 4

El indigena es visto asi como el macho primigenio,
fuerza viril desatada, que busca sin frenos la posesion de
la mujer. Desde este punto de vista Chile y América
contribuird a enriquecer un imaginario plastico y literario
de raptos y violencia masculina ejercida sobre la mujer
desde arcaicas épocas con el mito de Europa. El toro Minos,
secuestra a la joven Europa en la playa de Sidon y se interna

112

con ella volando sobre las aguas. Asi se representa en el
imaginario arcaico el surgimiento de una tierra, el Viejo
Mundo. Asi quiere representar Rugendas el mito de
formacién nacional en Chile y Argentina.

Asi Arauco se transforma en el Paraiso perdido, y el
araucano el Adan y Eva de los mitos y relatos utdpicos.

Rugendas fiel a su sentir romantico fue capaz de otorgar
a estas acciones un tinte erético que para los criollos de la
época no podian dejar de ser vistas como una verdadera
desgracia, una calamidad, la manifestacion maxima del
mundo de la barbarie triunfando sobre los ideales de la
civilizacion.

Pero la ambivalencia del arte permite que también,
con sus obras dedicadas al malén, Rugendas represente lo
esperado por la mentalidad criolla: “desde el siglo XVI las
mujeres en manos de los indios eran consideradas ‘muertas
en vida’, actitud a la que él dara a una lectura libertaria y
amorosa, acorde a sus ideales romanticos”.42

El elemento indigena serd visto por la mentalidad
criolla evidentemente como la encarnacion de lo barbaro.
Pero los ideales romanticos y las necesidades creadas por
el proceso de emancipacion americano generara asi una
nueva mitificacion de la figura del indigena.



NOTAS

I

© ~N o o

10
11

12
13
14
15
16

17
18

19
20

21
22

Lluis Duch Mito, Interpretacion y Cultura. Herder, Barcelona, 1998,
p. 196.

M. Frank, Kaltes Herz-Unendliche Fahart-Neue Mythologir. Motiv
Untersuchungen zur Pathogenese der Moderne. Frankfurt a M. Suhrkam,
1989, 95. Citado por Lluis Duch op. cit.p. 15.

Duch op. cit. p. 17.

Zea, Leopoldo, Discursos desde la marginacion y la barbarie. Fondo de
Cultura Econdémica, México, 1990, p. 16.

Ibid.
Ibid, p. 17.
Ibid, p. 30.

Acosta, Vladimir, La humanidad prodigiosa. EI imaginario antropoldgico
medieval, Tomo 11, Monte Avila Editores Latinoamericana, Consejo
de Desarrollo y Humanidades, Universidad Central de Venezuela,
1996.

Ibid, p. 251-252.
Ibid, p. 252.

Alonso de Ercilla, La Araucana. Prélogo de Hugo Montes Brunet,
Corporacién Cultural de Las Condes. Santiago, 1996, p. 122.

Op. cit. Canto VI, p. 56.

Op. cit. p. 106.

Cit. por Zapater op. cit. p. 483.
Declaracion cit. por Zapater op. cit. p. 489.

Declaracion de Diego de Medina que estuvo cautivo entre los indios
sobre el estado de aquellas cosas. 3 de abril de 1615, ms. Medina,
111 fs. 60. En: Zapater op. cit. p. 489.
Gonzalez de Najera. XVI, 71 en Ibid.

Francisco NUfiez de Pineda y Bascufian, Cautiverio Feliz. Edicion
critica de Mario Ferreccio Podesta y Raisa Kordic Riquelme.
Universidad de Chile, Ril Editores, Gobierno de Chile, Santiago,
2001, T. I, p. 639.

Zapater op. cit. p. 488.

Idés sur la Philosophie de L'Histoire de I'Humanité, para Herder. Traduit
par Edgar Quinet. Paris Chez F. G. Levrault, 1827 t. I. Préface de
L'auteur, p ij.

Herder op. cit. p.365.

Op. cit. p. 366.

23

24
25
26
27
28
29
30

31

32

33
34

35
36
37

38
39

40
a
42

Poeppig, Edward, Un testigo en la alborada de Chile 1826-1829.
Traduccion y Prologo de Carlos Keller. Zig Zag, Santiago, 1960, p.
355.

Op. cit. p. 356.

Poeppig op. cit. pp. 399-401, lam. 94.

Op cit. p. 403.

Ibid, p. 73.

Ibid, p. 74-76.

Ibid, p. 78-80.

Lago, Tomas, Rugendas pintor romantico de Chile, Ediciones de la
Universidad de Chile, Santiago, 1960, p. 203.

Gongora, Mario, Vagabundaje y Sociedad Fronteriza en Chile (siglos
XVII al XIX), En: Estudios de Historia de las Ideas e Historia Social,
Ediciones Universitarias, Valparaiso, Chile. p. 385.

Véase también Laura Malosetti Costa “Rapto de cautivas blancas.
Un aspecto erdtico de la barbarie en la plastica rioplatense del siglo
XIX”. Hipétesis y Discusiones 4, Facultad de Filosofia y Letras,
Universidad de Buenos Aires, p. 9. Diferimos del planteamiento
de la autora en que este mito blanco de la conquista se remonte a
la Argentina del siglo XV1I, pues como hemos mostrado, esta ya
contenido en La Araucana de Ercilla.

Schindler, H., ob cit, p. 105.

Bindis, Ricardo, Rugendas en Chile, Editorial Los Andes, Chile,
1989, p. 28.

Schindler, H., ob cit, p. 105.
Ibid, p. 105.

Diener Ojeda, Pablo (exposicion y catalogo); con textos de Fredes
Aliaga, Carlos; Schindler, Helmut; Foerster, Rolf y Diener, Pablo,
Rugendas: América de Punta a Cabo. Rugendas y la Araucania, Editorial
Aleda, Santiago, 1992.

Ibid.

Echeverria, Esteban, La Cautiva, Parte Tercera: “El Pufial”, citado
en Diener Ojeda, Pablo Rugendas: América de Punta a Cabo. Rugendas
y la Araucania, Editorial Aleda, Santiago, 1992, p. 158-159; Laura
Malosetti, op. cit. pp. 14 y ss.

Schindler, ob cit, p. 93.
Foerster, Rolf, ob cit, p. 120
Foerster, Rolf, ob cit, p. 116.

113






2 .S -
St § o LT )

Gabriela Siracusano / Argentina

BERMELLONES Y AZURITAS EN EL TALLER COLONIAL ANDINO
PRrACTICAS Y REPRESENTACIONES



Santa Maria Magdalena Penitente, Antonio Mermejo, dleo s/tela, 1623, Lima Peru.
Fotografias gentileza del autor.



n una fuente americana del siglo XVI1 se lee:

“Pudren otras la carne, como lo hace la cal viva,

el oropimente, la sandaraca y la chriscola. Son
veneno el solimén, el oropimente, la sandéraca y cal viva,
porque corroen y pudren las entrafias. Sonlo también el yeso,
el albayalde y el talco calcinado, porque cerrando las vias a
los espiritus ahogan.”

;QUuE tipo de testimonio es éste? ;De ddnde proviene
el universo de saberes del que su autor esta dando cuenta
en estas lineas? ;Quiénes pueden haber sido sus posibles
lectores, interesados en tan precisos consejos? Un quimico,
un experto en minerales, un farmacéutico, un restaurador
0, incluso, un actual seguidor de los misterios herméticos
podrian hoy reconocer estos términos, y todos hallarian
elementos suficientes para ofrecer hipotesis plausibles
respecto de su procedencia disciplinar. De la misma manera,
recorriendo bibliotecas y archivos, encontramos que muchas
de estas sustancias abundan en antiguos manuales de
pintura mencionadas como pigmentos, en algin recetario
de botica como sustancias curativas o en un cuaderno de
artes secretas dentro de los cuidados a seguir para obtener
la transmutacion de algdn metal.

Poner el acento en esta dimension material nos permite
transitar la trama compleja que enhebrd saberes y
experiencias ligados a la praxis de los pintores y a la de
quienes manipulaban la materia en busca de un mayor
conocimiento de sus cualidades y sus poderes en la
Sudamérica andina de los siglos XVII y XVIII. En este
sentido, y a partir de una metodologia anclada en la historia

cultural, esta ponencia expondra cémo las busquedas
artisticas sobre los colores estuvieron en sintonia con saberes
cercanos a la alquimia, la mineralogia o la farmacopea.

Ante todo, es necesario describir brevemente cuél fue
el protagonismo de estos materiales en las practicas artisticas
andinas. En efecto, gracias al trabajo interdisciplinario que
reune a la quimica con la historia del arte, podemos afirmar
hoy que los pintores que trabajaron en el area andina en
centros como Cusco, Lima, Potosi, o La Plata seleccionaron
un amplio espectro de pigmentos, colorantes y resinas para
la gran produccion de imagenes que acomparié el largo
proceso de conquista y evangelizacion en dicho territorio.!
Azuritas, albayaldes, almagres, malaquitas, azarcones,
oropimentes, bermellones o cardenillos —provenientes de
cerros y minas— , afiles, brasiletes, resinas y sangres de
drago —obtenidos del reino vegetal—-, lacas carmineas
derivadas de la codiciada cochinilla, o brillantes esmaltes
que cruzaban el éceano desde la lejana Sajonia o la
extravagante Venecia, todos ellos se desplegaron en las
paleta andina y enfrentaron a sus artifices con la ardua
tarea de manipularlos, conocer sus propiedades o advertir
sus simpatias y rechazos, ante la necesidad de aplicar
cromatismo a la artilleria iconica que venia en los barcos
por la via de los grabados monocromaticos. La presencia
de mezclas de colores —algunas veces ausentes en las recetas
de los manuales—, de veladuras que suponen sabias
elecciones de lacas trasltcidas y de una variedad de resinas,
0 de moliendas de diferente tenor en las obras de pintores
como Melchor Pérez Holguin o Gaspar de Berrio en Potosi,
Antonio Mermejo en Lima, Juan Zapata Inga y Marcos
Zapata en Cusco o0 Matheo Pisarro en la Puna jujefia, por

117



mencionar solo algunos de los numerosos artistas de la
region, nos permite afirmar que existio un interés legitimo
por dar solucién a problemas estéticos no sélo a partir de
lo iconografico o lo estilistico, sino también a partir de lo
referido a lo técnico y lo material, con especial acento en
el uso y combinacién o rechazo de ciertas sustancias. En
estas obras, un acercamiento “microscopico” nos posibilita
recuperar un crisol de practicas ocultas tras su composicion
iconogréafica. Veladuras que suponen elecciones de lacas
trasldcidas y de una variedad de resinas, pinceladas diversas
que esgrimen el uso de pinceles de distinto tamafio,
pentimenti que aluden a una busqueda ligada a la invenzione,
o0 detalles marginales —como es el caso de la grisalla con la
crucifixion que Matheo aplico en el centro de la custodia
de la Inmaculada Concepcion de Yavi—, nos inducen a
pensar que, en estos talleres, el proceso creativo transito
un camino sinuoso en el que, sin desdefiar algunos habitos
ligados a la produccion masiva, se reconoce la presencia de
especulaciones y problematicas artisticas genuinas.

Ahora bien, ies posible imaginar este dominio de la
materia en términos pictoricos aislado de todo un universo
de conocimientos y experimentaciones que circulaban en
la época no s6lo en textos sino también en las mismas
précticas de aquellos oficios que, de alguna u otra forma,
se vinculaban con los pintores? ;En qué medida el espacio
del pintor, plagado de imagenes, pinceles, escudillas, piedras
de moler, frascos y sobres con polvos, aceites o resinas, se
vinculaba con esos otros espacios que seguramente
frecuentaba, ligados a practicas curativas o alquimicas? La
obtencién y preparacion de colores —aquél aspecto que
“arrastraba” al “noble habito” hacia el terreno de los oficios
mas desacreditados— suponia un doble desafio: aprender
a manejarlos y conocer sus secretos, para luego ocultarlos
tras el imperio de la invenzione. En los manuales espafioles
de mayor importancia gque circularon entre los siglos XVII
y XVIII, las paginas dedicadas a la ensefianza de la “practica”
ocupaban un espacio mucho menor que la “tedrica”,
generalmente ubicadas al final del tratado respetando un
orden jerarquico de los saberes, e incluso, siendo expuestas
en algunos casos, como los Dialogos de la Pintura de Vicente
Carducho, por boca del alumno, giro ingenioso que
desligaba al maestro de aquel matiz deshonroso.2 Pues no
eran los secretos de la dolce prospettiva ni las formulaciones
geométricas para lograr las ingeniosas representaciones
anamorficas lo que un aprendiz debia manejar en los
comienzos de su aprendizaje sino, precisamente, como se
molian los polvos, como se lograban las distintas tonalidades
en la piedra de moler, la paleta o la tela misma, qué
sustancias se atraian o se rechazaban en las mezclas, cuéles

118

pinceles elegir para lograr un buen brocateado, o qué
cuidados debian guardarse para no caer victima de un
envenenamiento por la manipulacion de ciertos pigmentos.
Es decir, una habilidad experimental no muy distante de
aquella adquirida por otro aprendiz en el gabinete de un
alquimista, en una botica o en un taller de alguna region
minera.

Para intentar reconstruir estos lazos, volvamos a nuestra
primera cita y desvelemos la incognita que abrié nuestra
exposicion. Se trata de un pasaje del libro EI Arte de los
Metales de Alvaro Alonso Barba, publicado en 1640.3 Es
precisamente este fraile, quien realiz6 su magisterio sacerdotal
en la iglesia de San Bernardo en Potosi, el que nos ofrece
un indicio importante sobre la afinidad entre practicas tan
aparentemente alejadas entre si como la mineralogia,
alquimia y las artes plésticas y suntuarias, cuando,
comentando acerca de la virtud de Raimundo Lulio en el
arte de imitacién de piedras preciosas, sentencia:

“Algo acredita aqueste modo de sentir el uso de hacer esmaltes
de colores varios, segiin las cosas minerales con que se derrite
y mezcla el vidrio, y las piedras falsas que de la misma manera
se componen™.4

Esta fuerte vinculacion entre el arte de hacer colores
y la experimentacion protoquimica y metaldrgica de
raigambre hermética se nos muestra como un campo
propicio para su exploracién, y cobra particular interés
cuando, contrastando diversos textos, encontramos que
muchas de las cronicas y tratados americanos escritos por
manos espafiolas evidenciaron la presencia y atencion sobre
estas practicas. En los escritos de Alvaro Alonso Barba, el
padre José de Acosta 0 Juan de Cérdenas es posible recuperar
la concepcion de tradicion europea y medieval que vinculaba
los colores con los cuatro elementos primordiales, los
cuerpos celestes, los humores y el zodiaco.> A partir de un
ordenamiento de la pluralidad de los signos naturales en
términos numeéricos y cabalisticos, y una intencion de
descubrir los misterios de la materia y del mundo espiritual
por medio de un esquema iniciatico, una parte considerable
de los textos que circularon y publicaron en América —como
también las précticas que se llevaron a cabo- intersectaron
el afan por una descripcion e interpretacion del maravilloso
espectaculo americano con una tradicion que permitia ligar
lo desconocido con un orden distinto. Mientras en Europa
los escritos del catalan Arnaldo de Villanova (1235-1315),
Ramon Lull (c.1232-¢.1315), Paracelso (1493-1541), Robert
Fludd (1574-1637), Michael Maier (1568-1622) o, mas tarde,
Atanasius Kircher (1601-1680) ofrecian relatos e imagenes



Adoracion del Santisimo Sacramento, Melchor Pérez Holguin, ¢leo s/tela, primer tercio del siglo XVIII, Potosi, Bolivia.

119




para la construccién de una representacion del mundo en
clave simbolico-hermética, algunas de estas obras circulaban
por las bibliotecas americanas —como es el caso del jesuita
Kircher—¢ o aparecian citadas en textos realizados in situ.”

Para todo aquello que involucraba el conocimiento de
la materia, y en especial aquellas investigaciones que
pretendian ahondar en el estudio de los minerales y sus
propiedades, esta tradicion favorecio distintos acercamientos
a las facultades de piedras y metales, de los que provenian
en muchos casos los pigmentos que los pintores requerian
para aplicar en sus lienzos y tablas.

Pero volvamos nuevamente a nuestro cura parroco de
San Bernardo. El éxito del Arte de los Metales puede ser
cotejado a partir de las mas de 15 reediciones y traducciones
que de él se hicieron desde el afio de su publicacion (1640)
hasta el siglo XIX. La importancia de la obra de Barba
radicd, principalmente, en ser el primer tratado sistemético
sobre la mineria americana y en describir, en sus paginas,
los pasos del nuevo método de amalgamacion para la
extraccion de plata, conocido como de cazo y cocimiento.
Su obra, junto con las de Juan de Ofiate, Montalvo, Correa
y Bezerra en México, representan esta manera del quehacer
cientifico influido por las doctrinas herméticas “de fuerte
tono alquimista”,® a la vez que recuperaban la leccion de
textos ligados a la metalurgia que circulaban en la época
como De la Pirotechnia (1540) de Vanuccio Biringuccio, 0
De re metallica (1556) de Georgius Agricola.

En su Libro primero Barba explicaba la variedad de
colores de las tierras e instruia “a los menos experimentados”
acerca de como extraerlas y los colores que las identificaban,
como el albayalde, el lapizlazuli, la caparrosa, el oropimente,
la hematite, el minio, o el cardenillo, advirtiendo también
sobre sus facultades o virtudes en relacion con “la medicina
del cuerpo humano”. De la tierra negra Ampelites, comentaba
gue, “mezclada y molida con aceite se deshace facilmente, tiene
virtud de enfriar y resolver, y se usa para tefiir los cabellos”.?
Ahora bien, esta ultima frase nos permite formular el
siguiente interrogante: jescribia Barba sélo para los
interesados en la mineria y metalurgia? ;A qué otro
interlocutor podia interesarle las virtudes de estas tierras
rojas, blancas y negras, mezcladas con aceites y de facil
manipuleo? En efecto, estas tierras, en particular el Bol
arménico, u otras de color grisaceo que han sido registradas
en los cuadros de nuestro corpus andino, eran las que se
usaban como base de preparacion o para imprimar los
lienzos. Los datos proporcionados por este andaluz estaban,
seguramente, en sintonia con el interés de aquellos pintores
gue solian utilizar dichas sustancias asi como con las artes

120

y manuales de la pintura espafioles que circularon por
territorio americano: Carducho, Pacheco y Palomino.

Y algo més. Tan conocedor de estas practicas resulta
este erudito habitante de Los Lipes, que en los Ultimos tres
capitulos de su Libro | —casi ocultos entre aquellos temas
gue convocaban al lector interesado por el beneficio de la
plata— parece haber intentado recuperar el espiritu de un
género muy aprovechado por los artistas como el que
representaban los libros de secretos. En efecto, el género
de libros de secretos, tan difundido en el Viejo Mundo a
partir de la tardo antigiiedad y la Edad Media, revelaba el
misterio de practicas mecénicas que incursionaban en la
metalurgia, el arte de la vidrieria, el tefiido de telas, la
curacion de enfermedades, la falsificacion de tintes para
abaratar costos y, por supuesto, la ambiciosa intencién
alquimica de la transmutacion de los elementos en aquellos
codiciados como el oro o la plata.’®

¢Ahora bien, fueron los manuales y tratados de pintura
los que alimentaron este tipo de libros de secretos, por lo
menos en lo que correspondia a la praxis del color? ;O,
por el contrario, este acercamiento “secreto” al universo
de los colores a partir de la experiencia fue la fuente en la
gue abrevaron dichos relatos? Algunos indicios nos permiten
sostener que esta literatura de secretos y esta presencia
hermeética se introdujo en los escritos y las practicas de los
pintores sudamericanos.

El caso de tres libros contrastados y analizados bajo
el método de los apartamientos da cuenta de esta hipotesis.
Se trata del ya mencionado libro de Barba, el Manual de
Pintura del pintor quitefio Manuel de Samaniego de fines
del siglo XVI11'y un manual de Secretos de artes mecénicas y
serviles del Licenciado espafiol Bernardo Monton de 1734.1
Por un lado, nuestras investigaciones nos permitieron
verificar que aquella seccion que siempre fue entendida
como la méas original del texto de Samaniego —esto es
aquella dedicada a los avisos para hacer colores— corresponde
fielmente a la transcripcion casi literal de los secretos que
el licenciado Monton desvelaba en sus paginas para hacer
el albayalde, el bermellon y el carmin, lo cual estaria
indicando el interés del pintor quitefio en este tipo de
lecturas y su circulacion en tierras americanas. Asimismo,
el libro de secretos de Montén, anclado fuertemente en la
tradicion hermética, nos permitié establecer otras redes de
lecturas en este horizonte de saberes. Tal como sefialamos
anteriormente, los tres capitulos del libro | de Barba
recuperaban la forma y el espiritu ligados al género de
secretos. Aquello que comenz6 como una conjetura
abductiva al mejor estilo peirciano, cobré solidez cuando



SECRETOS
DE ARTES

ILIBERALES.,
Y MECANICAS,

RECOPILADOS, Y TRADUCIDOS
de varios , y fclectos Authores, que tratan
de Phifica, Pintura , Arquicectura, Optis
ca, Chimica, Doradura, y Charolcs,
con otras varias curiofidades
ingeniofas.

SUAUTHOR
EL LICENCIADO D. BERNARDO

Monton.,

CON PRIVILEGIO.

En Madrid : En la Oficina de Antonio Marin , ano
de M.DCC. XXXIV,

Venicfe encafade los berederos de Francifio Medel del Caftilloy
Mereader dc Libros , fremse de San Felipe ¢l Real.

: Secyetos-de-Arpec Liberales,
cho , con -4nes muelles lo pondras fobre can
benes. encéndidos., y - eftando-bien caliente,
facudiran fobre una Ajofayna llena dv agua,
en donde cae:el oro, que' fe recoge, y apro-
vecha, R

OTRO.

‘ Pugdes confeguir lo mifmeymetiendo 1a
pieza en azogue caliente yhafta que fe azo-
guc , luegaseii el agua fria , en la qualcaerd
&l oro, mezclado ¢on, azogue , repetiras as
Yeces que: fuere peceflasio , hafta que:no
¥ess febal:deioro , exprimeiel azogue por up
gdazodc, gamuaza,y funde la pella que que-

r LU 2h ¢ L W 4o s ‘ -9 b ] v

&h KFara guitariel.oro demuiﬁ:?gdg cobre

=i o ko ludorada, § O LT
> Mojasis la.pieza en agua;, pandald lddum.

- bre para que (e caliente : en eftandercalientq,
: apagala en agua fria, y con una efcobilla de

i-hios delgados dealambte, limpiakiyy: cate

PR Y 3

13 el oro,

TR il o

7Korha una parte'de vinagresblanco, -y dgs
de

.“P 4 hacer cardenillo, lamadeo ve‘rmimiam S

el Becanicas, sl ¥y
derotines podridos ; echa cfto ‘eh b dlinired
de cobre , y con mamo de lo mrifmo ; rebol
veris hafta que {e efpefe aftadele-luego-faty
y alumbre la veinte y quarta parte , dexanv
dolesal:Sel yhaftaque fe quaxe 5 y feca. o4

.7 Pieva bacer Vitriolo , 6 Piedra Lipiz. -

- Toma cobre fundido , 6 en planchas fub«
tiles','muele azafce , y en una olla por vi-
driar pbnrun {uelo: de azufte , y orro’ de co-
bre , lrafta que la olla efte cafi llena : tapa,
yembarala hoca de calidad,que no pueda refz
pirar « defpues de feco, ponla entre brafas
encendidas ;.de {uerte quela rodcc'n",-y no la
toquen 5. conaciendo eltar la ofla, & crylok -
baftantemente caliente ,le acercaris mas: e}
fuego, y fimalmente muy faerte ; pero qué
no fe funda el meral: faca las planchas, lag
hallards riegras , y quebradizas, muelelas fubd
silmentey paffx los' polvos por'cedazo-muy
fino', y luego toma la quarta parte de fu ééi
fo de' azufre comun , tambien fubtilmenre’

_molido, ponlo cn un ticfto- de -olla_fabre -

brafas, y meacalo fiempre , hattaque el agiiv. 4
A 5§

Derecha, Secretos de Artes Liberales y Mecdnicas, Bernardo Montén, Madrid, 1758. Coleccion Héctor Schenone. Izquierda, Secretos de Artes Liberales y Mecénicas,
Bernardo Montén, Madrid, Antonio Marin, 1734. Cortesia del Getty Research Institute, Special Collection.

descubrimos que algunas de las recetas que nuestro parroco
aporta en el capitulo XXXIV encuentraban su correlato en
dos recetas del texto de Montdn referidas al cardenillo y la
purpurina. Las dos fuentes exhiben una similitud
sorprendente. Ahora, supongo que a esta altura del relato
el lector habra hecho los célculos correspondientes,
advirtiendo que, en este caso, no es el texto espariol el que
tomé Barba como referencia, quien vivié y publicé su obra
casi 100 afios antes que el curioso licenciado. Pensar en la
posibilidad de la difusion y apropiacion del texto de Barba
para la confeccion de los Secretos que Montén publicé en
1734 no pareciera ser una hipétesis muy descabellada, si
tomamos en cuenta las ediciones que tuvo el Arte de los
Metales desde la primera en 1640 (1670 en Inglaterra, 1676
en Alemania, 1729 la segunda edicién espafiola, 1730-1733-
1751 en Francia, etc.) y la fama que adquirieron su accionar
y sus escritos a lo largo de los siglos XVI1'y XVII1I. De todas
formas, nos parece provechoso recuperar aquella primera
impresion que tuvimos respecto de la posibilidad de que
Barba estuviera adoptando, al hablar de los colores, un
estilo de escritura emparentado con la tradicién hermética
de los secretos, tomando en cuenta las lecturas que puede
haber efectuado y asi intentar rastrear el antecedente que
tanto uno como otro autor habrian consultado. Su texto
exhibe numerosas citas de pensadores del hermetismo entre

los cuales estaban Villanova, Lull y Paracelso, entre otros.
Sin embargo, otro autor apenas mencionado por Barba,
guarda relacion no sélo con algunos de sus pasajes sino
también con el formato general del libro de Monton. Nos
referimos a Giambattista della Porta (1535-1615). El filosofo
y “demiurgo” napolitano, con intereses tan diversos como
la cosmologia, agricultura, conservacion de alimentos,
destilacion, Optica, autématas, astrologia, fisiognomia,
transmutacién de los metales y el ancestral Ars reminiscendi,
habia publicado en 1558 la obra que contenia estos y otros
tépicos: Magia Naturalis.®2 Compendiada en 4 libros, se
amplié a 12 con la publicacion de 1589.13 Recuperando la
ensefianza de De Lapidibus de Teofrasto (371-286 B.C.),
della Porta estudio el arte de imitacion de las gemas o
piedras preciosas, en el que los colores tenian una funcién
destacada. La similitud entre el indice de materias de su
obray el de la de Monton posibilita pensar su lectura por
parte de éste Ultimo. AUn cuando las citas coincidentes de
Barba y Montdn no se corresponden estrictamente con
ningun pasaje del Magia Naturalis, el libro 111 de la edicion
de 1558 exhibe algunos parrafos interesados por las
propiedades del azogue y el estafio que, decididamente,
fueron las fuentes que Barba utiliz6 cuando refiriéndose
a dichos minerales. Podemos concluir, entonces, que aunque
la fuente hermética en la que ambos abrevaron para describir

121



las bondades del cardenillo y la purpurina podria ser mas
antigua,** la impronta de della Porta tanto en la obra del
licenciado como en el cura de la Villa Imperial es significativa
y posibilita comprenderlos como formando parte de una
red tedrica que les dio sentido y los entrelaz6 mas alla de sus
contradicciones y “desfasajes enunciativos”.
Concluyendo: Los discursos y representaciones ligados
a estos quehaceres mecanicos que hemos expuesto para el
area andina nos permiten conjeturar que, dentro de las
précticas que se llevaban a cabo en el obrador de algun
pintor, en el gabinete de algin alquimista o en el obraje
de alguna mina, los problemas referidos al aprendizaje y

NOTAS

1 Seldes, Alicia; Buructa, José E., Maier, Marta; Jauregui, Andrea;
Abad, Gonzalo; y Siracusano, Gabriela, Blue Pigments in South
American Colonial Paintings, En Journal of the American Institute
of Conservation. JAIC n° 38, 1999, pp. 100-123; Burucua, José E.
et al. Tarea de diez afos, Buenos Aires, Ediciones Fundacién Antorchas,
2000. Edicién de textos a cargo de Andrea Jauregui y Gabriela
Siracusano; Burucua, José E., Gabriela Siracusano y Andrea Jauregui,
Colores en los Andes: sacralidades prehispénicas y cristianas, en
(In)disciplinas: estética e historia del arte en el cruce de los discursos. XXII
Coloquio Internacional de Historia del Arte. México D.F., IIE-UNAM,
2000; Seldes, Alicia, Gabriela Siracusano, José E. Buructa, Marta
Maier y Gonzalo Abad. 2000. La paleta colonial andina. Quimica,
historia y conservacién, en X Congreso de Abracor. Anais do X Congreso.
Sao Paulo, 2000, pp. 165-164; Seldes, Alicia; José E. Burucua,
Gabriela Siracusano, Marta Maier y Gonzalo Abad, Green, red and
yellow pigments in South American painting (1610 — 1780) En
Journal of the American Institute for Conservation, 2002 y Siracusano,
Gabriela, Polvos y colores en la pintura barroca andina, Nuevas
aproximaciones. Actas del 111 Congreso Internacional del Barroco
Iberoamericano. Sevilla, 2002.

2 Carducho, Vicente, Dialogos de la Pintura. Su defensa, origen, esencia,
definicion, modos y diferencias, Madrid, Turner, 1979 (1633).

3 Barba, Alvaro Alonso, El arte de los metales. Potosi, Potosi, 1967.
Coleccion Primera: Los escritos de la Colonia N° 3. (1° edicion
Madrid, 1640).

4 Ibidem, Cap. XIV, pp. 25-26.

5 Acosta, Joseph de, Historia Natural y Moral de las Indias. En que se
tratan las cosas notables del cielo, y elementos, metales, plantas, y
animales dellas: y los ritos, y ceremonias, leyes, y govierno, y guerra
de los Indios. Barcelona, Jayme Cendrat, 1591. Céardenas, Juan de,
Problemas y secretos maravillosos de las Indias. Madrid, Ediciones Cultura
Hispanica, 1945. Coleccion de Incunables Americanos. S. XVI. Vol.
IX. (Facsimil México, 1591).

6 Kircheri, Athanasii e Soc, Jesu. Mundus Subterraneus. Amsterdam.
Ex Officina Janssonio-Waesbergiana. 1678. Jo. Pual.Schor delin.
Roma. Theod. Matham Sculpsit. editio Tertia. La obra de Atanasius
Kircher se encontraba en la biblioteca del obispo de Trujillo Martinez
Compafion.

122

uso de los materiales —en especial aquellos donde el color
intervenia— promovieron un intercambio de saberes por la
via de la lectura —silenciosa o en voz alta—, por la de la
transmisién —oral y préctica— de maestros y aprendices
entre los distintos ambitos. Pérez Holguin en Potosi, Matheo
Pisarro en Yavi 0, mas tarde, Manuel de Samaniego en
Quito aplicaron ingenio y conocimiento para domesticar
la rebeldia del sulfuro de arsénico o el acetato de cobre. El
padre Barba necesitd una pericia semejante para manipular
las bondades del azogue o el vitriolo. Para todos ellos, el
reinado de Mercurio y Saturno pudo ser la llave que abriera
las puertas de tantos secretos.

7 Cf. Roob, Alexander, EI Museo Hermético. Alquimia y mistica. Colonia,
Taschen, 1997; Yates, Frances, Giordano Bruno and the Hermetic
tradition. Chicago, University of Chicago Press, 1964; Rossi, Paolo.
Hermeticism, Rationality and the Scientific Revolution. En Righini
Bonelli, M. L. y William R. Shea (eds.), Reason, Experiment and
Mysticism in the Scientific. New York, Science History Publications,
1975, pp. 247-273.

8  Cf. Trabulse, Elias, Ciencia y tecnologia en el Nuevo Mundo. México,
FCE - Fideicomiso Historia de las Américas - Colegio de México,
1994. Serie Ensayos coordinada por Alicia Hernandez Chavez, pp.
158-163.

9 Barba, Alvaro Alonso, El arte de los metales. Potosi, Potosi, 1967.
Coleccion Primera: Los escritos de la Colonia N° 3. (1° edicion
Madrid, 1640), L.1, cap. IV, p. 11.

10 cf. Eamon, William, Science and the secrets of nature. Books of Secrets
in Medieval and Early Modern Culture. Princeton, Princeton University
Press, 1994.

1L Cf. Vargas, José Maria, Manuel de Samaniego y su Tratado de Pintura.
Quito, Ed. Santo Domingo, 1975; Monton, Bernardo, Secretos de
artes liberales, y mecanicas recopilados, y traducidos de varios, y selectos
Authores, que tratan de Phisica, Pintura, Arquitectura, Optica, Chimica,
Doradura, y Charoles, con otras varias curiosidades ingeniosas. Madrid,
Antonio Marin imp., 1734. Monton, Bernardo, Secretos de artes
liberales, y mecanicas recopilados, y traducidos de varios, y selectos Authores,
que tratan de Phisica, Pintura, Arquitectura, Optica, Chimica, Doradura,
y Charoles, con otras varias curiosidades ingeniosas. Madrid, Joseph
Garcia Lanza imp., 1758.

12 Porta, Jean Baptiste de la, La Magie Naturelle ou les Secrets et Miracles
de la Nature, Paris, H. Daragon, (1913). Edition conforme a celle de
Rouen (1631). Esta edicion se encuentra peresente en esta Biblioteca
Nacional.

13 Para una ampliacién de este tema ver Eamon, William, Op. cit.,
cap. VI.

14 La mencién que hace Barba a la flor y escama del cobre en el
capitulo que nos interesa, reconoce la lectura del De Natura Fossilium
de Agricola. Cfr. Hoover, Herbert Clark y Lou Henry Hoover (trad.),
Georgius Agricola. De re metallica. Translated from the first latin
edition of 1556. New York, Dover Publications, 1950, nota 9, p.
233.



Elizabeth Kuon Arce / Peru

ARTES UTILITARIAS Y BARROCO
NOTAS SOBRE LA CERAMICA VIDRIADA EN EL SURANDINO



Plato con llama. Iconografia poco frecuente en la cerdmica vidriada a pesar de
la presencia constante de este animal en la vida cotidiana del hombre andino.
Diametro 15 cm. siglo XVIII. Cuzco.

Fotografias gentileza del autor.



INTRODUCCION
La Ceramica; un arte utilitario

ntre las propuestas que quiero compartir en

este Encuentro, no estd dilucidar los

numerosos problemas que se derivan de la

falta de uniformidad de criterios respecto
de las denominaciones de artes menores, por los hoy
aceptados conceptos de artes decorativas, utilitarias o
industriales, en oposicién a las artes mayores o nobles.
Prefiero referirme a la cerdmica vidriada como un arte
utilitario o decorativo, mas no industrial, por tener este
Gltimo término, matices que conllevan diferenciacion entre
modos y técnicas de produccion en culturas que no
cambiaron sus tradicionales métodos de elaboracién, ya
que las innovaciones surgidas con anterioridad a la
revolucion industrial no afectaron a la base artesanal de
los procesos de fabricacion.!

Consentimos ademas, que estos valiosos objetos
culturales no han sido suficientemente analizados dentro
de los movimientos artisticos, a pesar de haber sido el
material que ha acompafiado al hombre a lo largo de su
historia, quizas por ser objetos utilitarios. Y en efecto lo
son. Pero a partir del siglo XX se confirma el aserto de que
la utilidad es, en si misma, una belleza y que ademas de la
belleza inherente a su funcién (plato, jarro, orza o tinaja),
la ceramica muestra ademas, la manera de como el hombre
ha ido solucionando los problemas formales que le
representaba la decoracion de los diferentes espacios en los
que debia trabajar.2

En el mundo novohispano, la idea sobre estos bienes
domeésticos, al decir de Angeles Albert, fue ése, un bien
doméstico y por ende util:

...hubo una concepcidn practica del arte subordinado al
acontecer diario, se dificulta la vinculacidn de los objetos

concebidos como funcionales a la arqueologia, etnologia o
historia del arte. Serd a esta Gltima disciplina a la que se
asocien aquellos utiles que, al haber adquirido con el paso
del tiempo un caracter ornamental, constituyen el campo
de las artes decorativas.?

La Ceramica: una pieza arqueoldgica

La ceramica, como todo producto cultural, esta
condicionada por factores y patrones del grupo humano
que la elabora. En el transcurso de varios milenios
—alrededor de dos en el caso del Per( antes de la llegada
de los europeos— la ceramica, ha seguido un proceso muy
largo de cambios que ha sido largamente tratado desde el
punto de vista arqueoldgico y etnoldgico. Algo menos en
temas iconograficos y estéticos.

La ceramica colonial no ha tenido la misma suerte.
Las evidencias encontradas de fragmentos de ceramica
colonial en excavaciones arqueoldgicas, mas bien responden
a proyectos que buscan estudiar la evidencia prehispanica
antes que la de los siglos XVI al XVIII. La arqueologia para
la colonia y hablamos de tres siglos de evidencias, esta
todavia por plantearse.

EL SUR ANDINO

Con este nombre nos referimos al area comprendida
dentro de los limites de los departamentos de Cuzco, Puno
y Apurimac en el Peru actual, la cual desde el punto de
vista historico y social, constituye una unidad claramente
definida, siendo sus rasgos geograficos mas caracteristicos
el valle del Vilcanota, el Altiplano del Titicaca, el cafién

125



[ "—Ti ‘TOL“OME‘T 7‘4‘
- A SERE

L f‘EC‘UAD(?H /| |

s s Al
w\ D ]

\\ ® (‘\ /T v
N | L4 = )
y L \ ) < - =
\ e b } S | ol
- TN i) e o 1
B OLLANTAYTAMEO™ e, Juc o v . o )
Do o S warcARATA i
f ) 4
/ <
s
! v
-
v \-.
| )
® =)
(
| >
{ ) (\’v V
j § s
NN LN A
Ll
uﬁuan.L\c\— 1/ - I/
e L o
UjaoHirt \QAVAVIRI i, \’»:r { BOLIVIA
L= h e

{
\

AREQUIPA

MAPA DE LA REGION SUR ANDINA

MOQUEGUA ] =L

.

TACNA ./

Mapa de la regién surandina.

del Apurimac y la yunka amazonica sur-oriental .4 Este es
el marco geografico del que proceden las piezas de ceramica
vidriada que presentamos.

La investigacion recientemente iniciada y muchas
interrogantes por responder en el futuro, quieren mostrar
inicialmente dos aspectos relevantes de la produccion de
la cerdmica vidriada en el area surandina: el historico y el
artistico en los siglos XVI1 'y XVI1Il, momentos de su gran
produccion.>

Cerémica vidriada en el Perd Colonial

Posiblemente de apariencia modesta, en un mundo y
en un tiempo donde el gusto por las vajillas de plata o de
porcelana era el que primaba, el uso de la loza era signo de
pobreza y de algin modo de “marginalidad”, son objetos

126

que por los accidentes de la vida cotidiana han sucumbido
por millares. Sin embargo tenemos la suerte de encontrar
todavia piezas de gran calidad y en muy buen estado de
conservacion, a pesar de los avatares del tiempo, que nos
permitiran en el futuro cercano ir llenando las paginas
vacias “del album de fotos” de la historia de las artes
decorativas o utilitarias del Peru.

De las manifestaciones artisticas coloniales distintas
de la arquitectura, pintura, escultura o plateria, por
mencionar algunas, una de las més significativas entre las
antiguas artes decorativas peruanas, esta el de la mayolica
y la cerdmica vidriada. Es un tema “fascinante” al decir de
Stastny por su desarrollo e importancia durante los siglos
mencionados. La produccion de esta expresion material
de la cultura colonial peruana, fue resultado de aquella
“interaccion entre las milenarias tradiciones alfareras del
mundo andino y la no menos antigua tradicion traida al
Perud por los conquistadores, con sus aportes europeos y
orientales...”¢

Es decir que para entender el desarrollo de este arte
decorativo durante el periodo mencionado, nos remitimos
una vez mas, al proceso de aculturacion en los Andes, tantas
veces sefialado, y que muestra similitudes con lo sucedido
en otras areas del mundo, pero también singularidades
propias sobre todo en lo que respecta a formas de asimilacion
selectiva, de reinterpretaciones y de redefiniciones que han
ocurrido principalmente en los campos de la ideologia y
tecnologia? de las hoy consideradas piezas de arte.

Entre las primeras noticias histdricas sobre el asunto
gue nos ocupa, esta el comentario que el cronista Bernabé
Cobo hiciera en 1653,8 cuyo muy ilustrativo texto citamos:

... Hallanse muchas diferencias de barros y gredas de todos
colores en esta tierra, y en algunas partes muy preciosos, de
que se hacen curiosos jarros y otras vasijas para beber y tener
agua en casa, como es en la ciudad del Cuzco, en la provincia
de Chucuito (hoy en el departamento de Puno), de adonde
Ilevan en muchas partes vasos de muy estimado y precioso
barro...

Tampoco alcanzaron la invencién del vidrio; todos sus vasos
de barro, eran por vedriar,...Labrase tan escogida loza y tan
bien vedriada, que no hace falta la de Talavera, porque de
pocos afios a esta parte han dado en contrahacer la de
China, y sale muy parecida a ella, particularmente la que se
hace en Puebla de los Angeles en la Nueva Espafia, y en
esta ciudad de Lima, que es muy buena y de lindo vedrio
y colores, y asimismo se hacen muy curiosos azulejos, que
antes se solian traer de Espafia, si bien es verdad que no
salen los de acé de tan finos colores.



“Chomba’” con decoraciones en relieve y diversas piezas vidriadas. Alto: 50 cm.
Siglo XVIII. Cuzco.

En su comentario bastante mas extenso que el citado,
sefiala ademas que los indios no elaboraban variedad de
objetos aparte de “ollas y cantaros diferentes entre si en ser
mayores 0 menores y en algunas figuras y labores que en
ellos esculpian, y unos platillos chatos y pequefios a modo
de patenas” y luego la afirmacién de que “... las demas
vajillas que corresponden a las que los espafioles suelen
labrar de barro, hacian ellos de plata, oro, palo y calabazos
secos; ni en sus antiguas sepulturas, donde con sus difuntos
enterraban de todas sus comidas y bebidas se hallaban otros
vasos mas de los referidos”.?

Igualmente dice que nunca tuvo noticias de la
fabricacion de ladrillo ni teja y que no hacian las diferencias
de loza, “que nosotros usamos”, y que “después que los
espafioles poblaron esta tierra, se hacen de barro todas las
cosas de Espafia...” El comentario muestra, como veremos

mas adelante, que uno de los elementos de influencia
espafiola importante en la elaboracion de estos objetos,
fue la variedad de formas, que para nuevos usos de las
gentes de estas tierras tendrian los objetos que hoy
apreciamos.

Se evidencia entonces que el origen de la loza y la
cerdmica vidriada en el Per( de hace mas de tres siglos no
es diferente a tantos otros objetos que llegaron con los
europeos hacia el siglo XVI, produciéndose, como se dijo,
procesos de adaptacién y modificacion a las tradiciones
culturales, formales y artisticas nativas.

La presencia de ceramica importada de Espafia y otros
paises europeos, asi como del oriente: Chinay Filipinasy
de la misma América de México, Panama y Chile hacia el
siglo XVII, ha sido confirmada en crénicas e inventarios
de la época, asi como en excavaciones arqueoldgicas. La

127



i

Orza con anagrama de la Compafiia de Jesus. Siglo XVIII. Alto: 39 cm.

Cuzco.

“P'uyniu” (cantaro). Recipiente para chicha forrado en cuero. Alto: 90 cm.
Siglo XVIII. Cuzco.

128

descripcion que hace en 1630 Fray Buenaventura de Salinas
y Cordova de la ciudad de Lima, dice que “...entran muchas
canastas y bateas de losa, vidrios y muchas suertes de barro
pintado y vedriado de la tierra y fuera della... de Panama,
de la China, de Portugal, de Venecia y de Vizcaya”.20 Un
buen ejemplo de aculturacién por diversidad cultural.

Los inventarios de dos boticas cuzquefias de 1618 y
1772, consignan en sus relaciones “loza de Talavera” y “de
Castilla”, diferenciandolas de la “de la tierra”, que por
entonces ya se fabricaban aqui.l* Cuzco y Lima por su
importancia como centros politicos, administrativos y
culturales durante la colonia, serian las ciudades que
importaron mas piezas. Mas bien en tierras altas como
Puno, la presencia de loza espafiola tuvo “poca
disponibilidad”.12

En el “Libro de las grandezas y cosas memorables de
Espafia” escrito por Pedro de Medina hacia 1590, se hace
especial elogio de la ceramica de Talavera de la Reina y dice
“... no solamente se vende en Espafia sino que se lleva a
las Indias, Flandes e Italia”.13 Se sabe que en el siglo XV1I
la situacion de los alfareros de Talavera era prospera, mas
no asi en el siglo XVIII pues en 1731 solicitan a Fernando
VI se les exima del pago de las alcabalas para llevar sus
piezas hasta Cadiz, donde podran embarcarlas para América,
solicitud que fue aceptada.

Estos hechos muestran que la importacion de ceramios
de Talavera hacia América se realizé hasta el XVII1. Tampoco
podemos descartar la importacion desde otros centros de
produccién espafioles como de Alcores, Teruel, Paterna,
Toledo o Sevilla hasta ese mismo siglo. Queda la interrogante
del porqué de este comercio hasta practicamente las
postrimerias del virreinato, considerando la calidad y
cantidad de ceramica que se elaboraba no s6lo en esta parte
del continente sino en México y Panam@, durante los siglos
XVI, XVIIy XVIII.

El éxito de la produccién de este tipo de ceramica y
azulejos en el Pert colonial desde finales del siglo XVI hasta
el XVIIIy posteriormente, se debio6 a varios factores: las
necesidades de las nuevas ciudades y sus pobladores no
eran cubiertas por la importacion de estos objetos, la llegada
de loceros y azulejeros espafioles que impulsaron la
instalacion de talleres y “ollerias” trayendo consigo nuevas
técnicas como la del torno y el vidriado y la existencia de
artesanos indigenas poseedores de antiguas tradiciones
alfareras precolombinas, fueron feliz coincidencia para su
desarrollo. Parece que los principales centros de produccion
fueron Limay Cuzco por la variedad de su produccién y
en segundo término en otros lugares como Puno y Arequipa,
ademas de Ica y quizds Cajamarca en el norte del Perd.



En la temprana fecha de Abril de 1588 se firma un
ilustrativo contrato en la ciudad del Cuzco para montar
una “Fabrica de Loza” que reza:

“Sepan cuantos en esta carta vieran como nos, el maestro
Serrano, maestre escuela de la santa iglesia de la ciudad del
Cuzco, de la una parte, y de la otra Domingo Gonzélez y
Francisco Navarro, residentes en esta ciudad del Cuzco,
otorgamos y conocemos por esta presente carta que somos
convenidos y concertados... de hacer fundar una compariia
entre nosotros en la forma y manera siguiente:

Primeramente, que yo el dicho maestro Serrano tengo de
hacer una casa donde se pueda vivir y trabajar, con un portal
en que el dicho Domingo Gonzalez y Francisco Navarro
puedan trabajar y hacer loza hacer se suele hacer... Y asi
mismo tengo de hacer un horno en que se cueza la loza que
hicieren y dos ruedas para labrarla, y un molino para moler
los vidrios, y un rodadillo de hierro y las demés herramientas
que fueren menester para hacer la dicha loza, todo lo cual
ha de hacer a costa mia.

Item, es condicion que nos los dichos Domingo Gonzélez
y Francisco Navarro, con nuestras personas y las dichas
herramientas, hemos de hacer y labrar toda la loza que
pudiéramos, la cual hemos de hacer cocer y vidriar y poner
a punto para que se pueda vender... y tengo de poner todos
los metales de plomo y cobre y estafio que fueren necesarios
para el vidrio y asimismo tengo de poner ocho indios
ordinarios para que estén en el dicho obraje y servicio de
él, y mas toda la lefia y tierra que fuere menester...

Item, es condicion que yo el dicho Domingo Gonzalez he
de vender y beneficiar toda la loza que se hiciere y guardar
lo procedido de ella para dar cuenta...Y con estas dichas
condiciones celebramos la dicha compafiia por el dicho
tiempo de los dichos cuatro afios...15

Igualmente hacia 1614, en esta misma ciudad, Alonso
de Rivera, maestro de olleria se asocia con Francisco Lopez
de Valverde para “hacer objetos de loza donde éste Gltimo
pone todos los enseres del oficio de olleria tales como
estafio, plomo, barro, lefia, casa, horno, pintura, mas tres
0 cuatro mitayos ordinarios y tres yanaconas...”1

Estos documentos muestran que el vidriado sera
aplicado a la produccion de ceramica en los talleres
cuzquefios, donde ademas trabajardn “mitayos” y
“yanaconas”, es decir ayudantes indigenas, los que bien
pudieron aprender esta técnica y difundirla entre ellos.
Ademas se evidencia que la organizacion de la produccién

~ d I . dent de | . .z d “Puyfiu” (cantaro). Tres bandas horizontales. La del medio con decoracién
Cuzquena S€ aesarrolio dentro de la OrgamzaCIon € de camélidos sudamericanos. Alto: 80 cm. siglo XVIII. Cuzco.

129



Pila de Agua Bendita. Alto: 40 cm. Segunda mitad del siglo XVII. Cuzco.

gremios,? talleres y ollerias, y a no dudarlo en barrios de
alfareros como en el de San Sebastian, lugar de canteras
de fina arcilla y dedicado actualmente a la elaboracion de
tejas por esa misma razon.

Paralelamente es necesario pensar en la vinculacién
de la decoracién en estos objetos y la influencia del Barroco
tan presente en las otras artes de los siglos XVII y XVIII.
Si hubo aculturacion en la tecnologia, porqué no en la
decoracién, tanto en el manejo del espacio como en la
iconografia representada.

130

Tipos y Usos

El uso y funcién de los ceramios, inherentes a su
existencia, en gran medida determinaron su forma. Hacia
el XVII la sociedad colonial urbana produjo, seguin su uso
una ceramica doméstica como platos, jarras, mancerinasy
lavatorios o lebrillos y otras de caracter ornamental, como
orzas, jarrones, floreros, maceteros o pilas de agua bendita,
posiblemente para las élites citadinas, que se diferenciaron
de la loza comun utilizadas por las clases populares de esta
sociedad claramente estratificada. Inicialmente ademas de
la forma, era clara la presencia europea en la iconografia
representada. Mas tarde se irian reinterpretando las mismas,
lograndose hacia el siglo XVIII, una iconografia distante
a la inicial, con los matices propios de la cultura andina,
que pasados los siglos, sigue produciéndose hasta hoy,
objetos vidriados de uso actual que tienen origen
prehispanico.

Se elaboraron también vidriados de uso litdrgico como
floreros de formas diversas: cuadrangulares, globulares, u
otras, con anagramas de Maria o Jesucristo o de
congregaciones religiosas o inscripciones con el nombre de
la iglesia de destino. Monasterios, conventos e iglesias
fueron buenos clientes para estos artesanos.

Frascos de botica y diferentes depositos como botijas
para las vifias y tinajas usadas en la industria del vino y del
aceite fueron parte de la produccion de recipientes vidriados
pues sirvieron para transportar estos productos a diferentes
lugares del vasto territorio del virreinato desde ciudades
como Arequipa, Ica, Pisco o Nazca en las costa sur del Peru:

...muchas diferencias de vasos, particularmente gran cantidad
de botijas de arroba, en que se trajina el vino...y otro buen
numero de botijuelas de media arroba, vedriadas para aceite,
aguardiente, aguas de olor y otros licores que se guardan en
ellas...18

Posiblemente desde entonces, (siglo XVII), pequefios
recipientes para transportar estos liquidos, tienen, en el
surandino, la denominacion de “cuartillas”, elaboradas
hasta principios del siglo XX.

La fabricaron de azulejos y maydlicas se dio
principalmente en la Lima colonial y fue muy importante
entre los siglos XVI al XVIII. Ello se desprende del destacado
rol iconografico y decorativo que cumplié en los
revestimientos de paramentos en los monumentos religiosos
y civiles, mas importantes de esa ciudad como San Francisco,
Santo Domingo, la Tercera Orden Franciscana Casa de
Osambela, entre otros.’® Aln no se tienen noticias de
talleres de azulejos y mayolicas en el surandino, aunque en



Floreros de iglesia. Altura promedio 25 cm. Siglo XVIII. Cuzco.

el Monasterio de las Carmelitas Descalzas de la ciudad del
Cuzco, quedan restos de decoracién con azulejos, como
uno de los pocos ejemplos de su existencia en esta ciudad,
que bien pudieron llegar desde Lima y que corresponden
al siglo XVI1.

En 1777 se obtuvieron 30,000 tejas de loza vidriada
con variedad de colores para el retejo de la iglesia de
Santiago de Lampa, importante poblacion colonial, situada
en el departamento de Puno en el altiplano peruano. Este
hecho nos hace pensar que las tejas vidriadas debieron
producirse en Santiago de Pupuja o Pukara, importantes
centros de produccion alfarera en la region surandina.2

En el siglo XVIII, el surandino estuvo marcado por
acontecimientos muy importantes para su historia y la del
Peru. El “movimiento nacional” de la nobleza inka colonial,
brillantemente descrito por John H. Rowe2 y como epilogo,
el levantamiento de Thupa Amaro, produjo un estilo de
vida que influyd profundamente en la produccion del arte
de esta época.

Los caciques, descendientes de los nobles Inka,
herederos de un prestigio por este mismo hecho, propiciaron
su presencia en esta sociedad a través de formas como
vestirse a la usanza de sus antepasados en las ceremonias
y fiestas catolicas de importancia, mandar pintar retratos
de ellos junto a las dinastias espafiolas, seguir produciendo
los vasos ceremoniales o “geros” de origen precolombino
como sabemos.22 Esta ademas la produccion textilera, la
creacion literaria y musical como parte de aquel deseo de
“dejarse sentir” en un mundo donde su autoridad sin
poder podia transmitirse a través de este sutil lenguaje de
la produccion artistica.

En este contexto, el Cuzco del XVIII destaca por la
produccién de vidriados que revivié formas y funciones
preshispanicas para la élite inka colonial. De este periodo
se conservan una serie de recipientes como las “cochas”,
“pacchas”, “conopas”, y “p’uyfios” que por su funcién
corresponden al uso ceremonial de la cultura inka colonial
derivados de antiguas tradiciones propiciatorias, y por su

131



Plato con “suche”, tipica especie ictiolégica del Lago Titicaca. lconografia muy
frecuente en platos. Diametro: 22 cm. Siglo XVIII. Cuzco.

estilo, a las producciones del siglo XVIII que presentan
decoraciones de un barroco andino quizas no tan
contundente como en otras artes, pero sin duda presente.

En la cultura rural andina del siglo XV1I1, vasijas, jarras
matrimoniales y toros de "Pukara” son algunos ejemplos
de recipientes que poseen un alto contenido simbolico y
que se usaban y se usan hasta hoy en ceremonias magico-
religiosas. Estas piezas vidriadas son algunos ejemplos donde
se puede apreciar la especial sensibilidad plastica de aquellos
autores anonimos andinos.

Iconografia

De colores donde predominaron el verde en sus diversas
gamas, el morado oscuro que a simple vista parece el color
marron y el amarillo sobre el crema'y en menor proporcion
el azul sobre el crema, estos objetos tuvieron mas bien
decoracion floral y hojas, aves, emblemas, escudos, todos
referidos al lenguaje occidental.

Lebrillo profusamente decorado. Diametro: 30 cm. segunda mitad del siglo XVIII. Cuzco.

132



Otros temas, sobre todo en la parte honda de platos
pequefios, conservados en mayores cantidades, es frecuente
encontrar dos motivos reiterativos: el toro, algunas veces
con banderillas al lomo y el motivo “suche”, pez oriundo
del Lago Titicaca. Otros menos frecuentes son el sol
representado por una carita, iconografia que se encuentra
en la pintura mural andina, una simbologia que parece
una “escalera”, aln por estudiar y en pocos casos la figura
de una llama.

Estas representaciones van como tema principal y
estan rodeadas de hojas o flores de trazos muy simples, casi
como “sintetizando” su forma. Aparecen también lineas
curvas, siguiendo la hendidura del plato, con puntos y
trazos sueltos.

Coleccion de platos con representacion de toros. En los Andes, la fiesta brava
fue muy popular durante la colonia. Didmetro promedio: 20 cm. Siglo XVIII. Cuzco.

En recipientes para la chicha como los “p’uyfios”, el
repertorio se limita a la representacion de caritas de sol
pintadas o en alto relieve en la parte superior del mismo
0 personajes o llamas pintadas en el contorno superior del
objeto. En gran parte de estas vasijas, la decoracién vidriada
esta en el tercio superior de las mismas. La parte inferior
no siempre esta vidriada y no lleva decoracién. Parece que
hacia el siglo XIX, las vasijas grandes como floreros,
maceteros e inclusive los “p’uyfius” se vidriaban
completamente, pero sin decoracion.

Si bien algunos pocos estudiosos han planteado
cronologias basadas en el uso del color,23 creo que es un
asunto todavia por replantear. El asociar la produccion de
vidriados con los estudios cronoldgicos de otras artes como

133



A

“Pacchas” (fuentes). Recipientes de uso ceremonial ancestral prehispanico. Siglo
XVIII. Cuzco.

la arquitectura y la pintura mural, nos pueden dar mas
luces sobre el tema.

¢Uso o ldeologia?

Como es sabido, el tema del Barroco en las artes del
Peru colonial, su naturaleza y significado han sido asunto
de varias propuestas y debates durante las Gltimas siete
décadas, por parte de los historiadores del arte
iberoamericano. Estos debates en principio aplicados a
todas las artes, en realidad se han referido casi exclusivamente
a las propuestas artisticas expresadas en arquitectura, pintura
y escultura.

Poco esta dicho sobre la naturaleza y significado del
Barroco en las artes utilitarias producidas en los siglos XV11
y XVIII. Los problemas semantico, estilistico y hermenedtico
del barroco peruano, que se presentan principalmente en
la pintura, escultura y arquitectura,?* no alcanzan a la
cerdmica vidriada.

134

Como se sefiald esta ceramica se produjo en el nuevo
mundo gracias a necesidades creadas por nuevos usos y
costumbres a la llegada de los europeos. Objetos de utilidad
cotidiana domeéstica elaborados para el uso de toda la escala
social, mas o0 menos decorados, segun el caso, cumplian la
obvia finalidad de ser recipientes de sdlidos y liquidos para
cubrir mas bien necesidades bioldgicas y que como objetos
culturales, casi nada tenian que hacer con la transmision
de ideologias de la época, Iéase adoctrinamiento religioso,
de las que si estaban cargadas por ejemplo, los lienzos o las
esculturas que fueron realizadas con este expreso fin.
Inclusive otras artes decorativas o utilitarias como los objetos
litrgicos o el mobiliario de las iglesias, respondian a estos
mismos fines. Eran expresiones materiales del corpus de
ideas del barroco imperante.

Consecuentemente por su propia naturaleza, los
vidriados no pudieron representar la estética de la “teologia
dogmatica que expreso el espiritu militante y triunfal de la
Contrarreforma...” y si el Concilio de Trento (1545-1563)
“reencauz0 la sacralidad de las artes fusionando la mision
del artista con la del misionero... convirtiendo a las artes
en la gran cultura visual y didactica de las masas”,25 estos
conceptos bésicos del Barroco, si se aplicaron en las artes
que pudieron transmitir tales ideas.

Ciertamente que la inclinacion barroca de la decoracion
en la ceramica vidriada, no respondid a estos conceptos.

En un estudio anterior2é deciamos que los geros, los
vasos ceremoniales inka, elaborados durante los siglos del
barroco andino, por su funcion de objetos ceremoniales
transmisores de ideologias prehispanicas en el area surandina
y vigentes en su funcion tradicional, no fueron expresiones
barrocas. No fueron objetos producidos con la finalidad
de difundir las ideas contrarreformistas, muy al contrario,
fue un arte de resistencia durante los siglos de dominacion.

Si hemos planteado el tema del barroco aplicado a la
ceramica vidriada surandina, es debido a que, como tantas
otras expresiones culturales utilitarias que se produjeron
en grandes cantidades entre los siglos XVII y XVIII, es
posible encontrar algunas caracteristicas ornamentales o
decorativas barrocas, considerando ademas que fueron
ceramistas europeos, conocedores de las formas de expresion
barroca, quienes trajeron la técnica del vidriado y propiciaron
su produccion masiva durante la colonia.

Debemos pensar entonces que si alguna caracteristica
barroca esta presente en la ceramica vidriada, ésta se dara
solamente en una decoracion sencilla, sin que su presencia
expresivamente hablando, sea tan rica como la que se dio
en las otras artes, y naturalmente, sin los contextos
ideoldgicos o programas iconograficos que respondan a la



“fusion del artista con el misionero” como lo sefalaba el
Concilio Tridentino y cuya presencia en la arquitectura,
pintura y escultura, fue contundente.

Ejemplo de decoracion barroca es el encontrado en
un macetero decorado con altos relieves que representan
mascarones a modo de grutescos hacia el centro y alrededor
del mismo. Los mascarones estan rodeados de follaje y
estan enmarcados en los bordes superior e inferior por
doble linea. En vidriado verde sobre crema, podemos
relacionarlo con la iconografia encontrada en muchos
murales de iglesias del surandino datadas hacia el siglo
XVIII. Esta pieza nos hace pensar en la existencia de una
produccion de vidriados algo mas sofisticada que la usual,
aunque posiblemente limitada.

De igual manera objetos litargicos como las pequefias
pilas de agua bendita que mostramos, estan profusamente
decoradas con follajes, roleos y otros elementos que llenan
el pequefio espacio permitido por la propia pieza, y que
muestran el gusto de los artistas andinos por la decoracién

profusa y recargada y cuya ornamentacion nos recuerda a
la de algunas portadas y retablos de iglesias surandinas
tardias (segunda mitad del siglo XV111).

Asunto diferente son los objetos vidriados de formas
y significado que proviene de las culturas prehispanicas.
Si bien el acabado vidriado y la decoracidon pueden
situarse dentro del tema del barroco por la profusién de
lineas curvas y vegetacién elaborada, que se explica
facilmente por el fendmeno del préstamo cultural, su
funcidn es de raiz ancestral andina. “Qochas”, “pacchas”
y “toritos de Pukara”, como se dijo, son objetos
ceremoniales que portan alto contenido simbdlico de la
religion tradicional de los Andes, y que su uso y
simbolismo han trascendido el tiempo, mas de cuatro
siglos, vigentes hasta hoy.

Como propuse, la ceramica vidriada de los siglos XV1I
y XVIII presenta elementos decorativos del lenguaje barroco
andino, aunque como objetos culturales, los vidriados no
expresan el Barroco como ideologia.

Ly -

“Toros de Pukara”. Recipientes ceremoniales tradicionales usados hasta el presente. Elaborados en el altiplano peruano. Siglos XVIII 'y XIX. Cuzco.

135



NOTAS

Albert, 1995: 315-333.
Summa Artis: 1998.
Albert, op. cit: 316.
Flores, et al, 1993:19.

La Unica coleccion de ceramica vidriada en la ciudad del Cuzco
perteneciente a don José Ignacio Lambarri Orihuela y Ana Maria
Barberis de Lambarri puesta a mi disposicién gracias a su sensibilidad,
ha sido el gran estimulo para llevar adelante el proyecto de la
Cerémica Vidriada en el Surandino, que junto a mi amigo el
Arquitecto Roberto Samanez Argumedo, hemos iniciado reciente-
mente. Al Dr. Jorge A. Flores Ochoa cuyas sugerencias al presente
trabajo fueron valiosas. A todos ellos muchas gracias.

6 Stastny, 1986: 5.

7 Flores; Kuon; Samanez, 1998.

8  Cobo, 1956: 114-115. Libro tercero, capitulo sexto de su Historia
del Nuevo Mundo.

9 op.cit, 114

10 salinas y Cordova, 1957:254 en Acevedo op. cit.

1 Anonimo, Revista del Archivo Histérico No. 4 de 1953.
12 Tschopik, 1950 en Acevedo op. cit.

a B W NP

BIBLIOGRAFIA

Albert, Maria Angeles, 1995 “Artes Decorativas en el Virreinato de
Nueva Espafia”. En Pintura, Escultura y Artes Utiles en Iberoamérica, 1500-
1825. Ramon Gutiérrez (Coordinador), Manuales Arte Cétedra, Madrid.

Andénimo, 1953 “Una botica colonial”. En Revista del Archivo Histdrico.
Ano IV. No. 4: 263-282. Cuzco.

Archivo Historico del Cuzco, Escribano Alonso de Herrera, 1588, ff.

Cobo, Bernabé, 1956 Historia del Nuevo Mundo. Biblioteca de Autores
Espafioles. Madrid.

Cornejo Bouroncle, Jorge, 1960 Derroteros de Arte Cuzquefio. Edit.
Garcilaso. Cuzco.

Flores Ochoa, Jorge; Kuon Arce, Elizabeth, y Samanez Argumedo,
Roberto, 1993 Pintura Mural en el Sur Andino. Coleccion Arte y Tesoros
del Pert. Banco de Crédito del Per(. Lima. 1998 Qeros Arte Inka en Vasos
Ceremoniales. Coleccion Arte y Tesoros del Pert. Banco de Crédito del
Perd. Lima.

Gutiérrez, Ramon, et al, 1986 Arquitectura del Altiplano Peruano. Libros
de Hispanoamérica. Buenos Alires.

Kuon Arce, Elizabeth, 2003 “Los Qeros en el Marco del Barroco Andino”.
En Memoria del | Encuentro Internacional del Barroco Andino. Santa Cruz
de la Sierra, Bolivia, 2002. La Paz.

Muijica Pinilla, Ramén, 2002 “Arte e Identidad: las raices culturales del
barroco peruano”. En El Barroco Peruano. Coleccion Arte y Tesoros del
Perd. Banco de Crédito del Peru. Lima.

136

13 sanchez-Pacheco, 1998: 307.

4 op cit, 311.

15 Archivo Historico del Cuzco, Escribano Alonso Herrero, ff. 228.
16 Cornejo, Bouroncle, 1960: 336.

17" van der Gutche, 1970 en Acevedo op. cit.

18 Cobo, op. cit.: 115.

19 Ramirez, 1999: 178-180.

20 Gutiérrez, et al, 1986: 213-214.

2L Rowe, 1954.

22 Flores, et al, 1998: XVII. Qeros, vasos ceremoniales de madera en
cuya superficie se plasmo el profundo anhelo por perpetuar las
antiguas grandezas del Tawantinsuyu a través del relato grafico de
las hazafias de sus héroes, asi como las expresiones que reflejan y
que a su vez han alimentado y todavia lo hacen, el complejo mundo
de las ceremonias rituales andinas.

23 Acevedo, 1986; Oberti: 1999.

24 Mujica, 2002: 1-27.

25 op. cit, 9.

26 Kuon, 2003: 213-220.

Oberti, Italo, 1999 “Ceramica colonial Cuzquefia”. En Revista Universitaria
No. 138. Universidad Nacional San Antonio Abad del Cusco.

Ramirez Ledn, Luis, 1999 “Azulejos y Evangelizacion en Lima Colonial”.
En Historia y Cultura No. 23. Revista del Museo Nacional de Arqueologia,
Antropologia e Historia del Perd. Instituto Nacional de Cultura. Lima.

Ravines, Rogger y Villiger, Fernando (Compiladores), 1989 La Ceramica
Tradicional del Perd. Consejo Nacional de Ciencia y Tecnologia CON-
CYTEC. Edit. Los Pinos. Lima.

Rowe, John H., 1954 “El Movimiento Nacional Inca del Siglo XVIII”.
En Revista Universitaria XLIII. No. 107. Universidad Nacional San
Antonio Abad del Cusco.

Sanchez Pacheco, Trinidad, 1998 “Ceradmica de Talavera de la Reina 'y
Puente del Arzobispo”. En Summa Artis Vol XLII: 305-342.

Stastny, Francisco y Acevedo, Sara, 1986 Vidriados y May6lica del Per(.
Universidad Nacional Mayor de San Marcos. Facultad de Letras y
Ciencias Humanas. Museo de Arte y de Historia. Lima.

Summa Artis, 1998 Historia General del Arte. Ceramica Espafiola Vol. XLII.
Espasa Calpe S.A. Madrid.

Tschopik Jr., Harry, 1950 “An andean ceramic tradition in historical
perspective”. En American Antiquity. Vol XV. No. 3: 196-218. Wisconsin.



i‘&\l\ e e

'\.5;.;\% .
SRS

i E A B 2 J
’ - AR ¢ —

,;t.v-‘g'm""m'_" >y .';) S

e 72

Veg

BARROCO Y NACIONALISMO INCA



Altar de plata, Calamarca.
Fotograffa Inés Ackermann.



1. EL NACIONALISMO INCA

| estilo Barroco mestizo que se desarrolla en

el area andina en el siglo XVIII, pese a los

estudios profundos realizados, especialmente

por los esposos Mesa-Gisbert, todavia plantea
algunas interrogantes: ;Porqué la Iglesia permitid la
introduccion de conceptos andinos en sus altares y fachadas?
¢(Porqué mecenas y artistas indios y mestizos imponen ese
gusto?

La presente ponencia pretende reafirmar la vinculacion
de este tipo de arte con la situacion politica del siglo XVIII.

Como bien se sabe, el siglo XVII1I se caracterizd por
una profunda convulsién social y politica, cuyos principales
protagonistas fueron las comunidades aymaras y quechuas
que desde el segundo tercio del siglo fueron pidiendo
aislada, pero firmemente, la abolicion de las diferentes
pensiones a las que estaban sometidos: tributo, mita, reparto
mercantil, obrajes, etc.

Estos movimientos mantuvieron su localismo hasta
que en la década de los 70 se aglutinan hasta la explosion
de la sublevacion general de indios de 1780 a 1782.

Este aglutinamiento se debe a una mala politica de la
administracion espafiola que en lugar de atender los
problemas planteados por los indigenas, los agudiz6 con
las reformas borbonicas; pero, sobre todo por la aparicion
de liderazgos con la suficiente capacidad de convocatoria.

Estos liderazgos fueron sobre todo los Amarus en
Cuzco y ese mundo quechua; los Cataris en Chayanta y
ese mundo aymara, Julian Apaza alias Tupac Catari en el
mundo aymara de La Paz.

La construccién de esos liderazgos como de la propia
sublevacién no fue espontanea, de un dia para otro, sino
fueron resultados de un largo proceso de reflexién,
organizacion y maduracion.

Dentro de las redes politicas de la colonia, una de las
alianzas més fuertes fue la de los caciques andinos con la
administracion espafiola, que le permitio a esta garantizar
el cobro del tributo y del reparto mercantil, asi como el
envio de los indios a la mita. La ventaja para los caciques
fue que la alianza les permitié conservar privilegios, no
pagar tributos, acumular dinero por el cobro de los mismos,
tener acceso a la educacion y mantener su poder politico
local. Por esas razones muchos caciques se mantuvieron
fieles a la corona aun durante la sublevacion general.

Sin embargo, otros caciques se rebelaron, se colocaron
del lado de los reclamos de sus subditos y se convirtieron
en sus portavoces. No solo se limitaron a las reivindicaciones
sociales y econdmicas, sino que plantearon una ideologia
politica: la restauracién del imperio inca como la Unica
manera de acabar con el dominio espafiol y los abusos que
se cometian contra los indios.

Varios historiadores, entre ellos John Rowe, han
estudiado en profundidad la existencia dentro de la rebelion
de un movimiento nacional inca, basado en la tradicion
inca que se pudo mantener gracias a que “la nobleza
indigena de la colonia tuvo su origen en la jerarquia
administrativa del Imperio Inca”.

Rowe basa su planteamiento en los siguientes aspectos:
la tradicion del imperio de los incas todavia sobrevivia en

151



el siglo XV111 ya que el propio virreinato del Peri mantenia
la integridad territorial del Tawantisuyo y sus provincias
tenian los mismo limites y los mismos nombres que los
Yamani del imperio de los Incas. Esto permitié que las
familias nobles mantengan su poder y que de hecho la
tradicion Inca sirva como “antecedente legal para los
derechos y privilegios de los caciques”,2 Eso explica los
pleitos para el reconocimiento de titulos de caciques, entre
los que sobresale el pleito originado por el propio Jose
Gabriel Tupac Amaru para que se le reconozca su
descendencia de los Incas. La administracién espafiola le
reconocio esa ascendencia, sin saber que el titulo de Inca
iba a ser utilizado para lograr la gran convocatoria de la
sublevacion.

Ademas de la tradicién politica, Rowe anota la
sobrevivencia de la tradicién cultural Inca, a lo que se debe
afadir la sobrevivencia también de la tradicion cultural
aymara. Esta sobrevivencia se observa en la religion, en el
traje, en los kerus, en los simbolos, en la medicina popular,
en la tradicion histdrica. Todos estos puntos sefialados por
Rowe coadyuvaron a construir el ideario de la restauracion
del Imperio de los Incas, uno de los grandes movilizadores
de la gran rebelion de 1780-1782.

Por lo tanto, coincidiendo con Rowe la formacion de
una mentalidad nacionalista, fue producto de un largo
proceso, en el que la tradicion cultural juega un papel
preponderante.

A los elementos de esa tradicion que sefiala Rowe, me
permito afiadir, como espacios de manifestacion: el arte
barroco mestizo y la fiesta barroca. El arte barroco mestizo
pudo llevarse a cabo por la existencia de esa tradicion
cultural andina, por caciques cultos y con la capacidad
econdémica para ser patrocinadores de esas obras, por la
existencia de artistas indigenas y mestizos de una nueva y
mas autonoma sensibilidad y por un clero tolerante.

2. EL BARROCO MESTIZO

Una obra de arte, entre otros elementos, se
conforma de formas y de conceptos. Como bien sefala
Maria Concepcién Garcia, la actitud de rechazo en los
primeros afios de la conquista a las grandes manifestaciones
artisticas prehispanicas no fue por no reconocer su calidad
artistica sino que el rechazo y persecusion “fue producto
de la importancia del lenguaje simbdlico representado en
ellas, intimamente ligado con el mundo de las creencias”.3

152

La misma historiadora considera que la diversidad
artistica prehispanica fue reemplazada por un arte méas
homogéneo, con un vocabulario formal y conceptual de la
europa catdlica, que se repite con variantes desde México
hasta Potosi.

Sin embargo, pese a ese vocabulario muy parecido en
toda Iberoamérica, desde muy temprano, existieron
diferencias. Podemos comparar con lo que pasa con el
idioma, la estructura central se mantuvo, pero poco a poco
surgieron variantes fonéticas, gramaticales y de vocabulario,
inclusive de significados, sobre todo en aquellas regiones
con fuerte presencia indigena.

Por eso el arte iberoaméricano colonial puede
clasificarse segiin su cercania y fidelidad al modelo europeo.

Esa cercania es mucho mas profunda en el manierismo
de Bernando Bitti, tan parecido al manierismo del Greco
0 en las iglesias renacentistas de Sucre. En cambio en el
Barroco, se desarrolla un proceso de mayor autonomia.

Un ejemplo es la obra pictérica de Melchor Pérez
Holguin que por un lado mantiene la influencia del modelo
europeo en el dramatismo de la mirada de sus misticos
evangelistas a la manera de Zurbaran o copiando los paisajes
flamencos como fondo de una gran parte de sus cuadros,;
pero por el otro lado proyecta su propia personalidad como
el enanismo de sus figuras y cuando viste a la Virgen como
una mujer del pueblo potosino en la “Virgen Lavandera”,
0 cuando pinta los personajes de Potosi en la “Visita del
Virrey Morcillo”.

Pero, el alejamiento mucho mayor del modelo europeo,
se dio en la arquitectura del barroco mestizo y en la pintura
de las escuelas del Collao y del Cusco, especialmente
durante el siglo XVIII. El arte barroco de la colonia no se
alejo de la tradicion europea catélica; pero la diferencia es
que en el barroco mestizo se incorpora también la tradicion
cultural indigena a partir de un vocabulario formal y también
conceptual.

Esa incorporacion es parte del objetivo de incorporar
lo indigena con mucho maés fuerza en la sociedad colonial,
pero también en una forma de transgresion y de resistencia
pacifica, pero profunda al orden establecido.

Teresa Gisbert en sus libros “Iconografia” y “Los pajaros
parlantes” sefiala muchos ejemplos de esa incorporacion:
retratos de los caciques donantes, remembranzas de la
religiosidad prehispénica, sincretismo religioso, series de
la dinastia incaica.

Para efectos de la presente ponencia, insistiré en dos
aspectos: el formal y el conceptual.



FORMAL.- La serie pictorica de Los Angeles de
Calamarca, por ejemplo, mantiene el concepto catélico de
las jerarquias, el pintor no se aleja de los atributos sefialados
por la teologia conocida al respecto, pero la forma de
representar a los angeles es distinta a la europea. Estos
angeles andinos reflejan una sensibilidad mas tranquila,
mas idilica, distinta al dramatismo del barroco catélico
espafiol. Sus rostros, sus manos, sus cuerpos, sus trajes no
tratan de ser un espejo de todos los detalles de la realidad,
son de un realismo mas sencillo, con la frescura de lo
primitivo, sin las complicaciones del mundo supuestamente
mas civilizado.

Lo mismo se observa en los murales de las iglesias de
Curahuara de Carangas, Carabuco y las de Chiquitos,
llenos de flores y de aves que no nos recuerdan
frenéticamente los horrores de la pasion de Cristo sino que
nos hacen sentir en un idilico, sereno, calmado y placido
paraiso, por lo natural, simple e inocente.

CONCEPTUAL.- En el barroco mestizo, ademas de
las diferencias formales existen también diferencias
conceptuales con respecto al barroco europeo. La
incorporacion de simbolos e imagenes indigenas en las
fachadas, retablos, plateria, obligan a una doble lectura.

Esas fachadas y esos altares en una primera lectura son
un culto al Dios catélico, a la Virgen y a los Santos. En
una segunda lectura son, sobre todo un profundo culto a
la fertilidad.

Como la Pucara Tarabuguefia actual, la fachada barroca
mestiza es una apropiacion magica de la vegetacion, pero,
a diferencia de la Pucara que contiene lo que se tiene y lo
que se quiere tener (por ejemplo, el maiz y la cerveza), el
altar barroco mestizo no representa ni a la papa ni al maiz
ni a la llama, sino la fertilidad del tropico. Por eso, €s la
representacién de la fertilidad, pero también de un paraiso
sofiado, probablemente copiado de los muebles de Moxos
y Chiquitos.

Esa vegetacion tropical de pifias y papayas se entremezcla
con las uvas traidas de Europa, y con muchas flores; no
faltan las aves, los pajaros de muchos colores, entre ellos
los papagayos. En medio de esa representacion de la

naturaleza estan las mujeres y hombres verdes, de cuya
boca salen hojas y ramos como en las fachadas de Sica Sica
y San Francisco de La Paz, o0 mujeres como las de San
Lorenzo de Potosi: mitad mujer, mitad arbol; o mujeres
embarazadas como las del altar de plata de Calamaca o del
retablo de Corque; o las que estan en actitud de parir como
las del segundo cuerpo de San Francisco de La Paz.

Todo resume el culto a la vida, a la reproduccion de
la vida, a la fertilidad que contrasta con los cuadros de las
Postrimerias que recuerdan la muerte y la vida después de
la muerte, para muchos una vida horrenda.

3. LA CONSTRUCCION NACIONAL

Ese tipo de arte reforzo el nacionalismo indigena,
permitié una presencia indigena muy profunda en la
sociedad colonial.

Lo mismo sucedi6 con las danzas incas y “de las
naciones indigenas” en las fiestas barrocas que describe el
historiador potosino Arzans.

Es un arte que fortalecié a la autoafirmacion de la
identidad y coadyuvo en la rebelion de la misma manera
que la recuperacion de la vestimenta y el idioma. Por eso,
luego de la rebelion, fue un arte proscrito.

En todo caso, en la larga duracion, el barroco mestizo
es una constatacion de la diversidad cultural de nuestro
pais y, por lo tanto, no solo fortalece la construccion de la
mentalidad nacional de los pueblos originarios, sino de
toda la nacion boliviana en cuanto recoje dos de las
principales tradiciones: el catolicismo indigena y la
religiosidad andina.

En una suma de culturas y no una exclusion. Un arte
muy diferente a la exclusion de los ilustrados y de aquel
falso, pero duramente presente debate del siglo XIX y el
primer tercio del siglo XX, que presentaba un mundo
dividido entre civilizacion y barbarie.

Debate que justificd que los “civilizados” trataran de
borrar la memoria barroca calificandola de “primitivismo”.
Felizmente mucho se salvé y otro tanto se recuperd, aun
mas en un momento en que necesitamos comprender
Bolivia como una nacién diversa y no uniforme.

153



NOTAS

1 Rowe, Jhon, “El movimiento Nacional Inca del XVIII” en antologia
del Alberto Flores Galindo, Lima 1976, pag 14.
2 Ibidem.

3 Garcia Saiz, Maria Concepcidn, “Pintura y Escultura colonial en
Iberoamérica”, en el libro, “Historia del Arte Iberoamericano”, dirigido
por Ramon y Rodrigo Gutiérrez, Barcelona - Espafia 2000, pag 63.

154



\
A\

: >
of ' T~
- -

"N P
:A-\ / 7’3\'. -

- L 3
& 4
".
R e I PN 4, e
B N N -
" .‘ e
~ =

[} (LY -

Miguel Arteaga Aranibar'/ Bolivia

BARROCO Y ANTIBARROCO
CONCEPCIONES DEL MAL Y DIVERSIDAD CULTURAL



Tentaciones de San Antonio Abad, Caquiaviri, La Paz, Bolivia.
Fotografia gentileza Carlos Rua.



OBJETO DEL ESTUDIO

| presente trabajo i) categoriza el barroco y

el antibarroco como formas de vida opuestas

en Europa y América de los siglos XVI al

XVIII, e interpreta, con textos de la época,
ii) la concepcion del mundo, la naturaleza y del hombre
de cada una de esas formas de vida, para mostrar a modo
de epilogo como la practica politica de la aceptacion o del
rechazo del otro actGa como catalizador de la practica del
mal sea cual fuere la forma de vida de que se trate.

I. BARROCO Y ANTIBARROCO
1.1. Expresiones y percepciones

La expresion barroco, al parecer, proviene
etimolégicamente del sustantivo “berrueco” que significa
“pefiasco, roca, pefia levantada, desigual y aspera”y que como
segunda acepcidn, denomina a “cierta especie de perla irregular
e imperfecta, formada de muchos granos juntos grandes y pequefios,
pegados al modo de overa de gallina, que muestra mil figuras de
buen parecer”s. Ambas acepciones denotan la desigualdad,
la irregularidad, el exceso y en suma, como sefiala también
el Diccionario de Autoridades la “poca estimacion” que
dicho nombre lleva.

El antibarroco, como denominacion propuesta en esta
ponencia, significaria, la armonia, la regularidad, la medida;
valores que en la cultura europea y americana se identifican
con el denominado “canon clésico”; es decir el propio de
la cultura y la estética greco romana.

El barroco, entonces, connotaria lo informe, lo excesivo
y, por consiguiente, lo repudiable en la estética, en la
cultura, asi como en la vida. Lo informe, lo excesivo y lo
repudiable generalmente se identifican con el pecado y
con el mal; de ahi que sea importante abordar la expresién
barroco, que se aplica a “lo excesivamente cargado de adornos™s
y muestra un “estilo de ornamentacion caracterizado por la
profusion de volutas, roleos y otros adornos en los que predomina
la linea curva”® que se identifica con el “periodo de la cultura
europea y su influencia y desarrollo en América, en que prevalecio
dicho estilo artistico y que va desde finales del siglo XV1 a los
primeros decenios del XV1I1”.7 En suma como un conjunto
de atributos negativos y desdefiables en cualquier época y
para cualquier persona, se han convertido en objeto no
solo de estudio, sino de exaltacion y en una suerte de
“contracanon”, al mentado clasicismo greco romano.

Esta curiosa paradoja, quiza, no tan llamativa para
nosotros los iberoamericanos, como para otras culturas,
afectas a identificarse con el canon clasico, como la francesa
y la anglosajona, nos permitird comprender como la
diversidad cultural no conlleva las mismas o similares

157



concepciones de lo bueno y de lo malo, principalmente de
este Ultimo y como esas formas de vida se concretan en
practicas, también diversas, cuando no opuestas en relacion
con la tolerancia y la aceptacion del otro como distinto y
opuesto.

1.2. Espacios culturales

Actualmente el término barroco es una concepcion
estilistica y estética que se aplica de forma indiferenciada,
tanto para identificar una época: la de la madurez del
dominio espafiol en el mundo, como para conceptuar una
forma de vida: la del catolicismo del sur de Europa y de
América.

En cambio, la identificacion del dominio francés y del
anglosajén con el clasicismo, no se explica, se asume como
propia de dichas culturas y, por tanto, carece de un término
que lo defina como una forma de vida. De ahi que surja
la necesidad de calificarlo como “antibarroco”.

El uso del prefijo anti, que significa “opuesto o con
propiedades contrarias”® permite, al anteponerlo a la
expresion “barroco”, expresar la idea, claramente
manifestada en el transcurso historico europeo y americano
de los siglos XVII al XIX, de que el clasicismo francés y
anglosajon, aceptado como expresion “natural” de esas
culturas en la época moderna y contemporéanea, no es
solamente la oposicion a la estética y el rechazo de la
estilistica “barroca”, cuanto la expresion de varias negativas:
el antiespafiolismo, el anticatolicismo y el rechazo y
deformacién del renacimiento italiano.

1.3 El mal y las formas de vida

En ese contexto, el mal como problema en una cultura
determinada es la expresion del rechazo a formas de vida
opuestas o incomprensibles a esta y que se muestra con
conceptos e imagenes con los que se concibe lo negativo,
lo impropio, lo indeseable.

En los siglos del barroco que comprenden las
postrimerias del siglo XVI y la primera mitad del siglo
XVIII, la concepcion del mal esté definida claramente por
la forma de vida que opone al sur catdlico y espafiol al
norte protestante y heterdclito. Separa 0 une ambos grandes
espacios, un area intermedia en la cual la influencia cat6lica
y protestante se mezcla y cada cual batalla por su pervivencia,
gue comprende a Franciay a sus desbordes centroeuropeos.

Por consiguiente, los espacios culturales son también
espacios de expresion y categorizacion del mal que se

158

manifestara en la vida cotidiana, en las artes y, como no
en la politica.

I1. EL MUNDO, LA NATURALEZA Y EL HOMBRE
2.1. El Mal en el Barroco

El mal en el Barroco es la limitacion moral que
desemboca en el pecado. El mal es la credulidad en la
realidad del mundo y la incredulidad en la evidencia del
otro. El mal es la falta de fe, la limitacion y el calculo en
las obras.

Cuando los espafioles, italianos o flamencos se refieren
al mal no lo invocan como categoria metafisica, o lo
personifican en el demonio, cuanto lo califican como
“vanidad”, que de acuerdo al Diccionario de Autoridades
de la Real Academia Espariola significa “Falta, o carencia de
substancia, entidad, o realidad en las cosas. Es del Latino Vanitas,
Inanitas, atis”,® “Vale también presuncion, satisfaccion de si
mismo, u desvanecimiento propio por las prendas naturales, sangre,
etc. Lat. Vanitas. Presumptio animi” “Significa también
fausto, pompa vana u ostentacion. Lat. Ostentatio, Superbia,
Jactantia™i! “Se toma también por palabra indtil, o vana, e
insubstancial. Lat. Inutile verbum, vel inane”!2 “Se toma
asimismo por vacuidad. Tréaelo Nebrixa en su Vocabulario, en
la voz Latina Inanitas”!3 “Se llama también la vana
representacion, ilusion, u ficcion de la phantasia. Lat. Illusio
mentis”! y, finalmente, “Metaphoricamente se toma por
insubsistencia, poca duracion, o inutilidad de las cosas”.1s

2.2. La oratoria sagrada

Esta idea de la fugacidad de las cosas y de la existencia,
aceptada como expresion determinante de la forma de vida
barroca, se muestra con toda nitidez en la oratoria sagrada
que, sin lugar a dudas, es la expresion literaria y cultural
mas numerosa, frondosa y frecuente del barroco.

La importancia de la oratoria sagrada en la cultura
barroca no radica exclusivamente en su cantidad,
considerable por cierto, cuanto que muestra,
independientemente de que se exprese verbalmente como
por escrito, un esfuerzo por darse a entender a un auditorio
heterogéneo, de ahi que pueda calificarse como una forma
intermedia entre la cultura popular y la refinada.



2.3 El mundo y la naturaleza en el Barroco

El mundo en el Barroco al ser obra de Dios es bueno,
condenar la obra de Dios es un pecado y una estupidez,
asi Fray Jeronimo de Aldovera y Monsalve sefiala “Todos los
efectos de la naturaleza los ha hecho Dios con luz; porgque esta
es la que trae alrededor el calor del sol y dando con ella vuelta el
gran planeta, como marido de la tierra, con haberla mirado, la
deja en las entrafias mil prefieces de plata y oro y otros minerales.
Esta es la que hace fértiles las aguas y deshelandolas con el calor
(ue trae en torno, las hincha de toda suerte de animales, enriquece
de perlas hasta dentro en las conchas de los peces. Esta es la que
tocando en los montes levanta de la tierra los vapores, de donde
reparte nieve y lluvia y las demés influencias a los sembrados.
Esta es la que trae sobre sus hombros los arboles, que después de
cargados de la escarcha de la noche, les desnuda la rama de la
helada, quebrando la corteza que los cifie, hasta que, despedida
totalmente la cascara, estan para llevar las hojas y las flores. Y,
finalmente, la luz es la capitana del mundo, que desplegando por
la mafiana la bandera de sus resplandores, llama a todas las
criaturas a su oficio”.16

La vision de la naturaleza como buena, no solamente
se funda en la majestad natural, cuanto en la pequefiez de
las cosas, asi Fray Pedro Nufiez de Castro sefiala “De cualquier
manera que las obras de Dios se consideren, se hallard que son
acabadas y perfectas y con mil primores. La gusarapa del charco
mas menuda, el caracolica que se cria entre las pizarras y yerbas
y que parece sobrado, el arbolillo que aculla nace entre las quiebras
de las pefias y riscos; todo eso tiene su cuenta y razon, todo tiene
entre si su armonia y concierto y todo esta dispuesto con el arte
mayor de la Providencia divina”.t

Por tanto, las apariencias de mal, en el sentido de
muerte o privacion originadas en la naturaleza, no son
tales; si bien pueden ser dolorosas realidades, forman parte
de la economia de la salvacion y, en consecuencia, deben
ser tomadas como pasajeras y caducas. Este tema es tratado
con gran acentuacién por Fray Lorenzo de Zamora “No fue
pequefio motivo a los antiguos filésofos para no sentir como es
razon de la divina Providencia, el ver tanta muchedumbre de
animales brutos que, conjurados contra el hombre, no solo no le
traen utilidad y provecho, pero le dafian y persiguen. Los lobos le
despedazan los ganados, los leones y los 0sos procuran destruirle,
los pardos, cuando, como dice San Basilio, no pueden satisfacer
en él su safia, en su imagen se vengan haciéndola pedazos; los
basiliscos, dice nuestro Padre San Bernardo, en la vista tienen su
ponzofia y con ella le matan, las viboras, las cerastes, las anfishenas,
las &spides y otra muchedumbre de animales y brutos no parece
que sirve sino de ofenderle, los sapos, los escuerzos, los ratones y

otro golpe de semejantes musarafias, no les parecid que pudiesen
traer utilidad alguna. Pero consideraron mal, los que esto dijeron,
la sabiduria del que cria todas estas cosas y fuera mas razon que
confesaran la pequefiez de la suya, que infamar la alteza de la
divina. Fueron estos, dice Rabi David, referido de Santo Tomas,
como los que sin saber el oficio, entran en la fragua del herrero,
que viendo las tenazas, el hisopo, la arena y otras mil baratijas
como estas, comienzan a reirse de ellas, canonizandolas por inutiles
y sin provecho y fuera mas razén que, confesando la ignorancia
suya, preguntaran a quien mejor lo entiende el ministerio que
aquellos instrumentos en la oficina del herrero tienen, antes de
infamar la sabiduria y arte del que en su casa tiene aquellas
cosas”.18

2.4. Laviday el hombre en el Barroco

La expresion de la vanidad de la vida y la naturaleza
y destino del hombre se encuentran perfectamente
retratados en Fray Manuel de Guerra quien se pregunta:

“:Que es el hombre?

Yo lo diré sin errar mucho; es un empréstito de la vida, una
deuda segura de la muerte, una pension mortal, un tributo caduco,
inquieta arena, polvo altivo, ceniza hinchada, cieno arrogante,
tierra presuntuosa. Poco es esto. ES el hombre fabula de la
infelicidad, teatro de la fortuna, ejemplo de la flaqueza, imagen
de la inconstancia, espejo de la corrupcion, breve despojo del
tiempo, esclavo de la muerte, cadver animado, sepulcro movedizo,
frégil simulacro, timulo locuaz, atadd con voz, sofiada sombra,
muerte viva.

¢Que es la vida?

Un curso inquieto, un movimiento continuo, un tropiezo de
noche y dia, unos minutos robados, instantes no gozados y perdidos,
una sucesion de horas que nunca se goza, porque siempre se espera;
una alteracion de deseos, unos atomos imperceptibles, un aliento
dudoso, un soplo incierto, una respiracion que si corre es aire, Si
calma es muerte. Poco es esto”.19

Las imagenes con las que el barroco representa el
hombre y la vida son las de la nada y la muerte. En ese
sentido, el mal no es la muerte o los tormentos de la vida,
el mal es creer que esa ilusidn, esas vanidades son ciertas
y no mera ilusion pasajera.

Esta vision moralizante del mal, no condena el mundo
como tal, al mundo como naturaleza, ni al hombre como
parte del mismo, cuanto la creencia en que ese mundo es
eterno y que es la Unica realidad posible.

159



2.5. El mundo y la naturaleza en el antibarroco

El antibarroco planteado como la reaccion antiespafiola,
anticatolica y antirenacentista tuvo como valedores a los
franceses en el siglo XVII y a partir de la segunda mitad
del siglo XVI1I al XX a los angloparlantes. El antibarroco
como visién del mundo amparada en una supuesta adopcion
del canon clasico greco romano, se funda paraddjicamente
en concebir al mundo y a la naturaleza por si y en si como
malos o corruptos, de ahi que se ejemplifique el mal con
todo lo externo o distinto a su peculiar forma de conciencia.

2.6 Los peregrinos en el monte2

El pensamiento de los padres fundadores de lo que
actualmente es Estados Unidos de América presenta, sin
duda, la posicién mas extrema de rechazo a lo que ellos
hipostasian como el mal, es decir a toda otra forma de vida
distinta a la suya, la cual es considerada como la Unica
“buena”, "pura” y “racional”; vida de peregrinos en un
mundo que los persigue en todas las formas posibles.

El “Viejo Dominio”, la primera colonia inglesa en
América, se origind en las incursiones ilegales y piraticas
de W. Raleigh al continente y en las de las Compafiias de
Londres y de Plymouth, en las cuales y, a efectos de concretar
los privilegios comerciales concedidos por Isabel Tudor
(+1603), se abandonaba a grupos de “colonos”, es decir
aventureros, fugitivos y siervos, en tierras inhospitas, que
luego se conocerian con el nombre de “Virginia”, para
que con el producto de su comercio con los indios y de la
explotacién de los recursos naturales del lugar, pudieran
pagar los costos de su transporte y los de su residencia y
“libertad”, muchas veces forzosa, en el Nuevo Mundo.
Como era de esperar, dicha “colonizacion” no prospero,
tanto por la dispersidn y falta de medios de las “compafiias”
y de los “colonos”, como por la indiferencia 0 animadversion
de los indios, las condiciones del suelo y del clima de la
region y las medidas de control, cuando no de extincion
de la Corona espafiola para que dicha “colonizacion” no
arraigase en el continente. El telon de fondo internacional
de dicha “colonizacion” venia dado por la guerra del Imperio
espafol con los rebeldes flamencos de las provincias del
norte que utilizaron los asaltos a las ciudades de las Indias
Occidentales y Orientales, la pirateria y los asentamientos
ilegales como una estrategia de hostigamiento epidérmico
y marginal a la Corona espariola, acciones en las que eran
secundados por los ingleses.

160

A partir de 1607 y como consecuencia de la politica
de distension establecida por D. Felipe 111 (1598 - 1621),
dos afios antes con las Provincias Unidas, se establecieron
los primeros asentamientos ingleses duraderos en el
continente, en las mismas tierras y con el mismo objeto y
pretensiones. El tratado de paz firmado en 1604 con Jacobo
| Estuardo asegurd la tolerancia de la Corona espafiola con
dichos establecimientos que se consolidaron en poblados
minusculos como Jamestown, denominada asi en honor
de su protector el monarca inglés y en los cuales los pioneros
organizaron una estructura de trabajo, disciplina y oracion,
dentro de las casi reformadas creencias de los ingleses de
aquellos tiempos. Las condiciones de vida de estos
colonizadores sujetos al pago de contribuciones a las
compafiias y al rey inglés, eran precarias, tanto por las
condiciones arriba mencionadas, como por el ingreso de
otros competidores por esas tierras inhdspitas: los franceses
protestantes, los hugonotes, que se dirigieron a dichas
tierras para asentarse, luego de su fallido intento de hacerlo
en Brasil en 1556, bajo la direccién de Gaspar de Coligny
y maés tarde en la Florida, colonia que fue exterminada por
la Corona espafiola en 1562.

Otras condiciones que contribuyeron a la expansion
y consolidacion de tales asentamientos fueron las guerras
intestinas, las persecuciones religiosas de todos los signos,
los desordenes, la corrupcion y despojo que empobreciendo
ano pocos en Inglaterra en particular y en las islas britanicas
en general, propiciaron la huida de gentes de las mas
diversas condiciones hacia América bajo el titulo de
“disidentes”; de ahi que en 1620, los denominados “Padres
Peregrinos”, fueran refugiados ingleses en las Provincias
Unidas que obtuvieron de las Compafiias “concesiones”
en Virginia y que embarcados, junto con aventureros,
desposeidos y fugitivos de toda laya en el “Flor de Mayo”
terminaron por arribar a tierras que denominaron bajo el
nombre de Plymouth, en honor a la compafiia que no
podia concederles las mismas. Durante la travesia estos
fugitivos, en una interpretacion libérrima de las condiciones
de colonizacion impuestas por las compafiias, asi como de
los privilegios otorgados a estas por el monarca inglés,
establecieron un “Contrato” (convenant) creando una
sociedad que bajo el titulo de “biblica”, imponia condiciones
de vida y gobierno en el futuro asentamiento. Este
documento, uno de los primeros, si no el primero, escrito
por colonos de lengua inglesa, enfatiza dos conceptos que
por su reiteracién, no cabe duda legitimaban la conducta
e instituciones de los “colonizadores”: la huida de la “tirania”
y de las persecuciones y la de ser un grupo de elegidos, de
“ hombres puros”.



2.7. La vision puritana anglosajona del mundo, la
naturaleza y el hombre

Jhon Winthrop, el responsable de la “plantacion”de
Plymouth y capitan del “Flor de Mayo” describe las
necesidades de los “peregrinos” ante los socios de la
compafiia colonizadora de acuerdo a lo siguiente:

“Considerad las dificultades de los asentamientos, como Dios
mismo lo haria cuando transplant6 Israel en Canaan y se
vio obligado a alimentarlo y a vestirlo mediante milagros”2

¢ Cuales eran esas dificultades?

El mismo Winthrop las explica indicando en su Diario
que el demonio “perturba nuestra paz mediante instrumentos
que surgen uno detras de otro”22 tales como el mal clima, las
incursiones de los indios, enfermedades y pestes de todo
tipo.28

Cotton Mather, intelectual puritano y profesor de la
Universidad de Harvard, sefiala “Nosotros no sabemos como
0 cuando los indios empezaron a habitar todo este continente,
pero creemos que probablemente el demonio indujo a estos miserables
salvajes a creer que el Evangelio de Jesucristo nunca llegaria a
destruir o perturbar su absoluto poder sobre ellos”.24 Jonathan
Edwards, tiempo después apunta “es indiscutible que el demonio
goz6 de forma inalterada de su dominio sobre los pobres indios
por mucho tiempo”.25

Para Mather el medio natural en el que se asentaron
los peregrinos era “terrible” y lo que el llamo las “oscuras
regiones de América” proveian al demonio de un refugio
eficaz.26 Las incursiones de los indios, eran en realidad,
ataques de Satanas “con demonios en figura de indios armados?’
y lo que el denomind “la historia de la Prodigiosa Guerra hecha
por los espiritus del mundo invisible contra el pueblo de Nueva
Inglaterra en el afio de 169228 solo pudo concretarse porque
el jefe de los indios “Sagamores era bien conocido de acuerdo
a lo relatado por nuestros cautivos, por rodearse de horribles
hechiceros e infernales conjuradores que conversaban con los
demonios”.2

La identificacion de la naturaleza como refugio del
mal y de los indios como instrumentos de Satanas, en
oposicién a los peregrinos puritanos, en lucha contra un
mundo hostil y persecutor, ha marcado la conciencia y la
préactica politica y social de Estados Unidos de América

desde sus origenes; de ahi que la defensa del otro como
distinto y la préctica de los derechos civiles en ese pais,
solamente se hayan consolidado luego del exterminio y
reclusion de los indios y de la segregacién de los negros.

La convivencia con el otro, con el no anglosajén en
Estados Unidos de América, se encuentra sostenida por
el aparato juridico y politico, pero no es, en modo alguno,
una préactica social indiscutible que sea aceptada
vivencialmente como expresion de la diversidad cultural
y, por tanto, considerada como parte de la variedad humana
y cultural del mundo.

EPILOGO: LA CATALIZACION DEL MAL COMO
NEGACION DE LA DIVERSIDAD CULTURAL

3.1. La practica del mal

En el barroco la justificacion tedrica de la practica del
mal, se imputa a Maquiavelo, el que recomienda “Toda
ciudad, todo Estado, debe suponer enemigos suyos a todos aguellos
que pudieran esperar tener suficiente poder para ocuparlo y de
los cuales no pudieran defenderse por si mismos. Nunca hubo
sefior 0 replblica sabios que desearan tener su Estado a la
discrecion de otros y que teniéndolos, creyeran haberlo asegurado”.30

En ese sentido, la negacidn de la ética politica, para
mantener la primacia del poder publico o mejor, considerar
gue la practica de la ética politica es solamente una forma
mas de la astucia politica, es una de las recomendaciones
gue se encuentran reiteradamente en Magquiavelo, quien
dice “Debe, pues, tener un principe gran cuidado de que no salga
jamés de su boca cosa alguna que no esté llena de las cinco
cualidades arriba mencionadas (piadoso, fiel, humano, integro,
religioso) y de parecer al verlo y al oirlo, todo piedad, todo fidelidad,
todo integridad, todo religion” 3 por tanto, en la practica politica
lo que cuenta son los resultados, independientemente de
como se justifiquen antes, durante o después de obtenidos
los mismos. Esta supuesta “amoralidad”de la politica, es la
que hizo que la doctrina y la persona de Maquiavelo se
identificara con la préctica del mal, en el sentido moral del
mismo, es decir el de saber que algo es malo individual o
socialmente y sin embargo practicarlo, porque es conveniente.
Tal fue el caso de Fernando de Aragon, Fernando el Catolico,
que fue mencionado por Maquiavelo como el modelo por
excelencia del Principe nuevo.

161



3.2. Maquiavelismo y antimaquiavelismo

En la politica italiana, fragmentada y anarquica de los
siglos XIV a XVI, que moldeara la politica renacentista y
barroca europea, Maguiavelo es quien al concebir el modelo
del Principe nuevo, que restablecera un orden fundado en
la fortuna y la astucia, sefiala una ruptura frecuentemente
mencionada entre la préctica politica y la ética social e
individual. Sin embargo, la ruptura entre el orden de la
ley y de los principios que deberian inspirarlay la préctica
politica, cuya prioridad es el mantenimiento de la primacia
del poder publico, se presenta en todas las épocas. La
varianza esta en la respuesta a dicha situacion, respuesta
que depende fundamentalmente de condiciones
econOmicas, sociales y culturales imbricadas unas en otras
y que impiden o limitan la posibilidad de salidas “legales”
0 “racionales”. En todo caso lo que importa y es menester
volver a repetirlo, es el mantenimiento de la primacia del
poder publico.

Sin embargo, la critica a Maquiavelo y al maquiavelismo
ha ido mas alla, al considerar que la supuesta “amoralidad”
de la politica es mala por si misma. Esta critica se funda
en un concepto del mal en el cual éste es hipostasiado
como algo metafisico y trascendente, por tanto existen
cosas malas en si y por si y no solamente en funcién de
una evaluacion individual o social de los actos respecto a
un dafio real o supuesto.

Bajo ese concepto, si la politica depende de valores
trascendentes y no instrumentales, por ejemplo, en nuestro
caso, los derechos de las personas, la democracia, etc y su
guebrantamiento es malo por esencia y no algo evaluable
éticamente en las condiciones materiales y personales en las
que se presente dicho quebrantamiento o mantenimiento,
nos encontraremos ante situaciones que condujeron en el
barroco a la politica de la razon de Estado, que es precisamente
la de los criticos de Maquiavelo.

162

Un ejemplo barroco sobre la primacia del bien comdn
por sobre la ética individual o social, es del antimaquiavelista
castellano Pedro de Rivadeneyra quien dice “el verdadero
Rey esta sujeto a las leyes de Dios y de la naturaleza; el tirano
no tiene otra ley que su voluntad™32 que existen dos razones
de Estado “una falsa y aparente, otra sélida y verdadera, una
engafiosa y diabdlica, otra cierta y divina, una ensefiada por los
politicos, (...) otra ensefiada de Dios que estriba en el mismo
Dios”.33 Las consecuencias de esta defensa “ética” del bien
comun son las siguientes, en palabras del mismo autor: “en
las divinas letras, manda Dios que muera el que no quiera obedecer
al sacerdote y llama a los herejes lobos y ladrones y cancer, de lo
cual sacan los santos que se han de matar como lobos para que
no perezcan las ovejas y ahorcarse como ladrones, para que no
roben las almas y cortarse como un cancer para que no cundan
ni inficcionen las partes sanas de la republica”.34

La razon de Estado hace primar un concepto como el
“bien comdn”, tal en el Estado absoluto, “la justicia”, en
la Democracia participativa, “la igualdad” en el Régimen
socialista, o bien actualmente “el libre mercado”, “los
derechos humanos” “la participacién comunitaria”, etc.,
por encima de cualquier consideracidn ética individual o
social, ya que su validez no dependeria de circunstancias
historicas individuales o sociales, cuanto de constituir por
si misma una verdad trascendente, lo que vale decir, eterna
e inmutable. Cuando se adopta esta posicion, es decir la
defensa del bien comun, la justicia, la igualdad, el libre
mercado, los derechos humanos, la participacion
comunitaria, etc. como categorias eternas e inmutables,
entonces el mal se identifica con todo aquello que real o
supuestamente implica la negacién, limitacién o
guebrantamiento de lo que se identifica como bueno en
si y por si. Como es logico, dicha situacion conduce a la
negacion de la diversidad cultural, a la intolerancia y a la
guerra.



NOTAS

© 0 N o

10
1
12
13
14
15
16

17

Boliviano, Licenciado en Derecho por la Universidad de Deusto,
Pais Vasco.

Berrueco en Diccionario de la Lengua Castellana en que se explica el
verdadero sentido de las voces, su naturaleza y calidad, en las phrases
0 modos de hablar, los proverbios o refranes, y otras cosas convenientes
al uso de la lengua. Dedicado al Rey Nuestro Sefior D. Phelipe V
(que Dios guarde) a cuyas reales expensas se hace esta Obra.
Compuesto por la Real Academia Espafiola. Tomo Primero que
contiene las letras AB Con privilegio. En Madrid: En la Imprenta
de la Real Academia Espafiola: Por los Herederos de Francisco del
Hierro. Afio de 1726.

Berrueco en Diccionario de la Lengua Castellana 1726.
Berrueco en Diccionario de la Lengua Castellana 1726.

Barroco en Diccionario de la Lengua Espafiola. Tomo Primero que
contiene las letras A G Real Academia Espafiola, Vigésima Primera
Ediciéon. Madrid 1992.

Barroco en Diccionario de la Lengua Espafiola.1992.
Barroco en Diccionario de la Lengua Espafiola.1992.
Anti en Diccionario de la Lengua Espafiola.1992.

Vanidad en Diccionario de la Lengua Castellana en que se explica el
verdadero sentido de las voces, su naturaleza y calidad, en las phrases
0 modos de hablar, los proverbios o refranes, y otras cosas convenientes
al uso de la lengua. Dedicado al Rey Nuestro Sefior D. Phelipe V
(que Dios guarde) a cuyas reales expensas se hace esta Obra.
Compuesto por la Real Academia Espafiola. Tomo Quinto que
contiene las letras OPQR. Con privilegio. En Madrid: En la Imprenta
de la Real Academia Espafiola: Por los Herederos de Francisco del
Hierro. Afio de 1737.

Vanidad en Diccionario de la Lengua Castellana. 1737.
Vanidad en Diccionario de la Lengua Castellana. 1737.
Vanidad en Diccionario de la Lengua Castellana. 1737.
Vanidad en Diccionario de la Lengua Castellana. 1737.
Vanidad en Diccionario de la Lengua Castellana. 1737.
Vanidad en Diccionario de la Lengua Castellana. 1737.

en Discursos en las Fiestas de los Santos por el P.M. Fr. Jerénimo de
Aldovera y Monsalve, agustino, catedrético de Visperas, jubilado en
la Universidad de Zaragoza. Tomo | Zaragoza 1625.

en Santoral Seréfico de las festividades y santos que se celebran en la seréfica
religion de Nuestro Padre S. Francisco. Con un tratado apologético de
la impresion misteriosa de las llagas. Dirigido a nuestro reverendisimo
padre Fray Antonio de Trejo, Vicario General de toda la Orden de
nuestro padre San Francisco. Compuesto por el Padre Fray Pedro
Nufiez de Castro, Guardian del convento de San Francisco de
Rioseco, de la S. Provincia de la Concepcion. Afio 1618. Con

18

19

20

21

22

23

24

25

26
27

28

29
30

31

32

33
34

privilegio. Impreso en el convento de San Francisco de Rioseco por
Francisco Fernandez de Cérdova.

En Monarquia Mistica de la lglesia, hecha de Hieroglificos, sacados
de humanas y divinas letras. Compuesta por el P. Fray Lorenzo de
Zamora, natural de Ocafia, monje cisterciense, Lector de Escritura
en el Colegio de San Bernardo de Alcala. Tomo I. Madrid 1604.

En Cuaresma Continua. Oraciones evangélicas para todos los dias,
que predico y dejo escritas el MRP Fray Manuel de Guerra y Ribera.
Tomo Il pagina 340. Madrid 1699.

Titulo tomado del sermén del Rev. Samuel Danforth “A Brief
Recognition of New England’s Errand into the Wilderness” de 11 de mayo
de 1670 en Miller Perry. Errand into the Wilderness. Cambridge.
Harvard. U.P. 1956.

B. Shurtleff, Natahniel, ed. The Records of the Governor and
Company of the Massachussets Bay in New England. Boston. 1853.

Hall, David, Worlds of Wonder, Days of Judgment: Popular Religious
Belief en Early New England. Knopf. NY. 1989.

La enumeracion tomada de Robert Fuller. Naming the Antichrist.
Oxford. UP. 1995.

En Magnalia Christi Americana; or the Ecclesiastical History of New
England, From its First Planting in the Year 1620, Unto the Year
of Our Lord 1698. Hartoford. 1820.

En A History of the Work of Redention. The Works of President
Edwards. London 1817, reprinted in NY by Burt Franklin 1968.

Fuller, Robert, Naming the Antichrist. Op.cit.

Slotkin, Richard, The Fatal Environment: the Myth of the Frontier
in the Age of Industrialization, 1800-1890. Middleton. CT. Wesleyan
UP 1985.

Slotkin, Richard, Op cit.

Slotkin, Richard, Op cit.

En. Tutte le Opere. Scritti Politici. M. Martelli Ed. Sansoni. Firenze.
1971.

“Debe, adunque, avere uno principe gran cura che con li escamai
di bocca una cosa che non sia piena delle soprascritte cinque qualita,
e paia, a vederlo eudirlo, tutto pietd, tutto fede, tutto integritd, tutto
religione” El Principe. XVI11. 20. De que modo los principes deben
guardar sus promesas. De Principatibus. Ed. Bilingue. Editora Trillas.
México 1993.

En Tratado de la religion y virtudes que ha de tener el principe cristiano,
contra Nicolas Maquiavelo y politicos de este tiempo ensefian.
Antologia. Ed. Pedro Mufioz. Madrid 1947.

Ribadeneyra, Pedro de, Id.
Ribadeneyra, Pedro de, Ibid.

163






Alcides Parejas Moreno / Bolivia

VIVIR EL MUNDO INTENSAMENTE
EL PADRE JOSE DE ARCE, FUNDADOR DE LAS MISIONES
DE CHIQUITOS



Iglesia de San José de Chiquitos.
Fotograffa gentileza Carlos Rua.



INTRODUCCION

I siglo XVII en Esparia es el siglo del Barroco

que poco a poco fue llegando a tierras

americanas donde tomo carta de ciudadania.

Aqui el Barroco esta planteado como algo
mMAs que una categoria artistica; representa, como bien dice
Rodriguez Casado, una manera peculiar de entender la
vida y “abarca la total actividad: lo politico, lo cientifico,
lo social”.! Esta manera de entender la vida crea un estilo
Ileno de contrastes; asi, por ejemplo, el claroscuro se
manifiesta tanto en la pintura tenebrista como en la
arquitectura que busca la alternancia de luces y sombras;
la vida, oficial o privada, se presenta como una extrafa
muestra de espiritualidad y sensualidad.

El Barroco hace vivir al hombre en el mundo, en medio
del mundo, vivirlo intensamente. En este “vivir en el
mundo” Espafia crea un argumento politico que le va a ser
de gran utilidad: la fe cat6lica es un instrumento esencial
que hay que defender, pero no solamente como verdad
religiosa, sino para salvaguardar incontaminada la misma
sociedad en que se vive. Al vivir el hombre en medio del
mundo aprende que el ambiente influye poderosamente
en su comportamiento. Es por eso que el hombre del
Barroco —tanto en Espafia como en América— piensa que
el ambiente formativo no es s6lo importante sino que debe
estar puro de heterodoxia. Tal vez sea por eso que se trajo
a América una legislacion tan minuciosa, tan detallista y
también escrupulosa con el emigrante, y, por lo mismo,
impide o trata de impedir la convivencia desmoralizadora
del espafiol y del indigena.2 Asimismo, esta debi6 ser la
causa ultima por la que los religiosos de la Compafiia de

Jesus consiguieron de la Corona “exclusividad” en los
territorios donde estableceran sus misiones, para
mantenerlos “incontaminados” de toda posible relacién
con el resto de la poblacion colonial.

Los protagonistas hispanos del proceso evangelizador
de Chiquitos nacen y se forman en la sequnda mitad del
siglo XVII. Aungue es una época en la que se ha empezado
a hacer patente la decadencia politico-administrativa de
Espafia, sequiran las manifestaciones del Barroco, del
esplendor barroco, incluso hasta entrado el siglo XVIII.
Estos protagonistas, hombres de su época, viven en medio
del mundo y lo viven intensamente; el barroquismo de
estos hombres se plasma en una intensa vida espiritual que
va de la mano de una busqueda sostenida de una cada vez
mayor y mejor formacion para conseguir los objetivos y un
deseo de servicio a la labor apostolica que va més alla de
la simple vocacion.

Uno de los protagonistas mas importantes del proceso
evangelizador es el padre José de Arce, fundador de las
misiones de Chiquitos.

JOSE DE ARCE, EL CANARIO

José Francisco de Arce y Rojas nacié en Santa Cruz
de la Palma (Canarias) el 8 de noviembre de 1651 en una
casa que su padre, el sargento y regidor José de Arce y Rojas
habia recibido en propiedad de su suegro Juan Gonzélez
de Lima. Esta casa se conserva actualmente, y aunque su
fachada ha sufrido modificaciones “realmente lo de mayor

167



interés es la ventana que se sitda en el eje de la puerta
(colocada a la izquierda de la casa), el vano es adintelado,
teniendo a sus lados dos estrechas y largas pilastras cajeadas
gue rematan en la cornisa, recogidas en su parte inferior
por una repisa con moldura que recuerda un capitel jonico”.3
Dadas las caracteristicas de la casa se puede concluir que
se trataba de una familia acomodada formada por José de
Arce y Rojas, procedente de Angra (Azores) y Maria Gonzélez
Lima, de Santa Cruz de la Palma.

José de Arce hizo sus estudios basicos en su ciudad
natal. Llegado el momento, paso a Sevilla a estudiar leyes
en el Colegio de San Hermenegildo. Pero antes de terminar
estos estudios académicos, decidi6 entrar en la Compafiia
de Jesus. Con el objeto de sequir los estudios eclesiasticos
se trasladd a Valladolid e ingres6 al Colegio de San
Ambrosio, donde destacé “por su oratoria féacil y altos
valores humanos”.>

En plena mentalidad barroca y estamental, la Compafiia
de Jesus, que tan amplio campo apostolico desarrollaba,
sin embargo va a concentrar gran parte de sus esfuerzos
educativos en el mundo aristocratico. En consecuencia, en
una justa retribucion, sequndones de grandes familias,
nobles de la mayor alcurniay caballeros hijosdalgos nutriran
sus filas, prestando a los jesuitas un caracter indeleble. El
joven Arce engrosa las filas de los hijos de Loyola, pero
antes de terminar los estudios filosoficos decidid convertirse
en misionero e hizo la solicitud correspondiente para
trasladarse al Paraguay, licencia que le fue concedida en
1672. “En la Compafiia de Jesus los candidatos al ministerio
misionero en las Indias, tanto occidentales como orientales,
debian escribir una carta de solicitud al Prep6sito General,
el iinico que poseia la facultad para elegir o enviar misioneros
a ultramar. En el caso de Espafia los religiosos podian
escribir directamente a los Provinciales, quienes gozaban
de la facultad de seleccion y nombramiento oficial de las
expediciones, sin perjuicio de las atribuciones propias del
Prepdsito General”.6 Un afio més tarde embarcaba una
numerosa expedicién formada por 30 misioneros (siete
sacerdotes y 23 estudiantes) y tres hermanos coadjutores,
gue estaban encabezados por los P.P. Diego Altamirano y
Simon Méndez. José de Arce estaba entre los estudiantes;
tenia 22 afios y como dice la resefia del embarque, era
“blanco, de pelo castafio, un lunar en el carrillo derecho”.”

La expedicion embarco en Sevilla el 15 de diciembre
de 1673y llegd a Buenos Aires el 15 de marzo de 1674 y el
joven Arce se dirigio a Cordoba. Habiendo terminado en
Valladolid los estudios de filosofia, la teologia que le faltaba
la cursé en Cordoba; asimismo, estudié lenguas y culturas
indigenas, que seran de vital importancia para su formacion.

168

Permaneci6 en esta ciudad de 1674 a 1689. Son 15 afios
oscuros “donde es dificil encontrar noticias suyas reflejadas
en la documentacion jesuitica de la época. La tal cosa radica
en que no realizd cosa alguna de tipo extraordinario digna
de figurar en los anales de su provincia, o que sirviera de
reclamo, como después lo serd... De esta etapa oscura nos
dice Francisco Javier Charlevolix que habiendo reconocido
en él su Provincial ‘un talento especial para el pulpito, lo
destind a la predicacién, a pesar de sus ruegos y solicitudes
de ser empleado en las mas penosas misiones’. También
sabemos que en Cdrdoba ejercié la docencia. Las Cartas
Anuas de 1689-1690 al perguefiarnos la figura del futuro
fundador de la mision chiquitana lo hace con estas breves
palabras: ‘El tercero fue José de Arce, sujeto de mucha
actividad, virtud y letras, maestro que fue de Filosofia de
un curso de Provincia que se ley6 en este Colegio a cuyo
cargo esta la universidad de todas estas provincias’™”.8 Se
trata, por tanto de 15 afios oscuros en cuanto a falta de
informacion, pero resultan fundamentales para terminar
de moldear la personalidad de este joven misionero (“talento
especial para el pulpito”, deseoso “de ser empleado en las
mas penosas misiones”, “sujeto de mucha actividad, virtud
y letras”) y ponerlo en contacto con la realidad americana,
pero sobre todo

—como bien dice Tormo Sanz—"alli también debid aprender
los rudimentos de una nueva teologia que no conocieron
ni San Agustin ni Santo Tomas: las lenguas indigenas y sus
culturas, sin cuyos conocimientos no era posible trasmitir
a los indios las verdades reveladas”.?

PRODUCCION BIBLIOGRAFICA

Fundamentalmente hombre de accién, ha dejado
algunas obras que reflejan su gran celo apostélico, y ese
“vivir en medio del mundo” del Barroco. Se tiene noticia
de un Vocabulario de la lengua chiquita y una Doctrina
cristiana en lengua chiquita. Ambas obras circularon por
las misiones en forma manuscrita y debieron ser de las
primeras —tal vez las primeras— escritas en esa lengua.
Tomicha sugiere que el P. Arce tuvo contacto con la lengua
chiquita antes de llegar por primera vez a Santa Cruz de
la Sierra, a través de un indio chiriguano. Esto refuerza la
hip6tesis de que estas dos obras de Arce —tanto el vocabulario
como el catecismo— precedieran en el tiempo a las redactadas
por los P.P. Felipe Suérez y Francisco de Herbas.1 De
acuerdo a Constancio Eguia, citado por Tormo Sanz la
Relacién historial de los indios chiquitos fue escrita por
el P. Juan Patricio Fernandez sobre la base de unos apuntes



dejados por el P. Arce. Finalmente, escribié una Breve
relacion del viaje que hicieron por el rio Paraguay arriba
cinco padres y un hermano el afio de 1703 por orden de
nuestro Padre General.12

FUNDACION DE CHIQUITOS

Terminada su formacion religiosa y misionera, el P.
Arce solicitd ir a tierra de mision. Fue destinado a tierra
de patagones, pero solicitd un cambio de destino: prefirio
un territorio de la Audiencia de Charcas en la que habitan
los indémitos chiriguanos que estaban constantemente
hostigando las fundaciones hispanas. Junto a los P.P. Tomés
de Domvidas, Antonio Ibafiez, Juan Bautista Zea y Francisco
Bazan intervino en la fundacién del Colegio de Tarija, que
se encargaria de los indios chiriguanos. Entre 1689 y 1690
inici6 su trabajo entre estos indios, lo que supuso ponerlo
en contacto con la Gobernacion de Santa Cruz de la Sierra,
a cuyo distrito pertenecia el territorio en el que habitaba
esta etnia.13 Mientras tanto, el gobernador de Santa Cruz
de la Sierra, Agustin de Arce y de la Concha, con el objeto
de solucionar el problema de la provincia Chiquitos que
se habia convertido en tierra para proveer de braceros a los
traficantes de mano de obra, recurri6 a la Compafiia de
Jesus. Pronto el P. Arce tom6 conocimiento de este
ofrecimiento. “Cuando el Padre provincial Gregorio Orozco
visito el Colegio de Tarija el P. Arce le habld el ofrecimiento
del gobernador. A pesar de la falta de misioneros que se
registraba en las misiones guaranies, Orozco acepté el
proyecto de los Arce, pero puso una condicién: como el
territorio de los chiquitanos era demasiado apartado del
resto de la Provincia Paracuaria de la Compafiia, debia
buscarse una via de comunicacion con las misiones
guaranies. El Provincial prometié enviar gente al Paraguay
por via fluvial y Arce recibi6 la orden de explorar el curso
alto del rio Paraguay y de buscar un camino transitable, al
menos en época seca, hacia el rio”. 4

EI P. Arce llegd a Santa Cruz de la Sierra en los Gltimos
meses de 1691. Su llegada causé alarma entre la poblacién
crucefia, pues la entrada de los jesuitas en Chiquitos suponia

el fin de un lucrativo negocio. “Es increible —dice
Dobrizhoffer—- cdmo se empefiaron en perturbar las
reducciones comenzadas por el P. José de Arce y sus colegas
para los chiquitos y otras naciones, 0 al menos en impedir
su proceso en el temor de que escasearian los indios que
ellos pudieran cautivar y vender”.1s En el Gltimo tercio de
1691, tal como lo habia planificado el Provincial Orozco,
se preparaban dos expediciones

—una desde Asuncidn del Paraguay y otra de Santa Cruz
de la Sierra— con el propoésito de establecer una
comunicacion fluvial entre Chiquitos y Paraguay. Fracasaron
en su objetivo, sin embargo significd el establecimiento de
los jesuitas en Chiquitos.

A pesar de las lluvias tempraneras y la oposicion de
los crucefios, el 2 de septiembre de 1691 salia de Santa
Cruz de la Sierra acompafiado del hermano Antonio de
Rivas y dos guias indigenas, presumiblemente chiriguanos.
Se adentraron hacia el noreste hasta ponerse en contacto
con el primer pueblo chiquitano, los pifioca. La llegada
de Arce fue por demas oportuna: los indios padecian los
azotes de una peste y encontraron cierto alivio en la presencia
del misionero y le pidieron que se quedara entre ellos. El
P. Arce quiso ver este pedido como la voluntad manifiesta
de Dios para hacer una fundacién: era el 31 de diciembre
de 1691. De esta forma, con la fundacién de San Francisco
Xavier, el P. José de Arce daba inicio a las misiones de
Chiquitos, de las que seria su primer Superior de 1691 a
1693.

Pocos meses permaneci6 el fundador en San Francisco
Xavier. En abril de 1692 le dieron un nuevo destino:
Nuestra Sefiora de la Presentacion de Guapay, una mision
de chiriguanos. EI P. Arce dej6 San Xavier en manos del
P. Diego Centeno, a quien encargo el traslado de la
reduccion a un lugar méas adecuado. Por otra parte, el P.
Juan Bautista de Zea fue nombrado como nuevo Superior
de Chiquitos.16

JOSE DE ARCE, EXPLORADOR

Cuando el Provincial Orozco aceptd que sus misioneros
se hicieran cargo de Chiquitos se comprometi6 encontrar
un camino para la comunicacion de este territorio con el
Paraguay, pues las misiones de chiquitos dependian de esa
provincia. Para ello se organizaron varias expediciones
fluviales. La primera se realiz en 1691: el P. Pedro de
Lascamburu con cinco misioneros salieron de Asuncion
del Paraguay para encontrarse con el P. Arce en Chiquitos.
La expedicion fue un fracaso y tuvieron que regresar al
punto de partida. La segunda, encabezada por los P.P.
Francisco de Herbas y Miguel de Yegros, se realizd en 1702
con idéntico resultado. Un afio més tarde se prepar6 una
nueva expedicion de la que se conserva una interesante
relacién escrita por el P. Arce, uno de sus protagonistas.
Estaba formada por los P.P. Bartolomé Ximénez, que habia
sido nombrado Superior de Chiquitos, Juan Bautista de
Zea, Francisco de Herbas y Juan Bautista Neuman vy el

169



hermano Silvestre Gonzélez. Salieron de Asuncion el 26
de junio de 1703 en cinco balsas y un “barquillo”. Para
darles apoyo, unos dias méas tarde zarpé una barca cargada
de comida al mando del P. José de Arce. La expedicion
llegd hasta la altura de los Xarayes remontando el rio
Paraguay, pero tuvieron que regresar al punto de partida
después de ocho meses sin cumplir su objetivo.

De regreso al Paraguay no volvemos a tener noticias
del P. Arce hasta 1715, afio en el que junto al P. Bartolomé
Blende forma parte de la sexta expedicion chiquitana. Con
la experiencia de las cinco anteriores llegaron con cierta
facilidad hasta los Xarayes; en este punto la expedicion se
dividid: mientras el P. Arce se dirigio tierra adentro hacia
Chiquitos, el P. Blende quedd en la laguna Mandioré.
Después de dos meses de travesia el P. Arce llegd a la
reduccion de San Xavier y casi inmediatamente inici6 el
retorno a Mandioré, donde se encontré con la noticia que
el P. Blende habia sido muerto por los payaguas. Poco
tiempo maés tarde, en diciembre de 1715 el P. José de Arce
también moria a manos de estos mismos indios.18

EL P. JOSE DE ARCE Y EL BARROCO

La vida del P. José de Arce, el fundador, carece de
espectacularidad (como la de la mayoria de los misioneros

NOTAS

1 Rodriguez Casado, Vicente, Conversaciones de Historia de Espafia.
Planeta. Barcelona, 1963. Tomo |, pg. 245.

2 Ibid. Pgs. 251-252.

3 Lopez Garcia, Juan Sebastian, La arquitectura del renacimiento en el
archipiélago Canario. Instituto de Estudios Canarios. La Laguna,
1983. Pg. 113.

4 Perez Garcia, Jaime, Fastos biograficos de Palma. Servicio de Publica-
ciones de la Caja General de Canarias. Santa Cruz de la Palma,
1985. Pgs. 28-29.

5 Perez Garcia, Jaime, Fastos biograficos de La Palma I1. Servicio de
Publicaciones de la Caja General de Ahorro de Canarias. Santa
Cruz de la Palma, 1990. Pgs. 22-23.

6 Tomich& Charupa, Roberto, La primera evangelizacion en las reducciones
de Chiquitos, Bolivia (1691-1767). Protagonistas y metodologia misional.
Pontificia Universitas Gregoriana. Roma, 2000. Pg. 28.

7 Tormo Sanz, Leandro, El canario José Arce y los origenes de las misiones
de Chiquitos. IV Coloquio de Historia Canario-Americana (1980).
Ediciones del Excelentisimo Cabildo Insular de Gran Canaria. 1982.
Tomo 11, pg. 369.

8 Ibid. Pg. 376.
9 Ibid. Pgs. 375-376.

170

en tierras chiquitanas), pues siempre mantuvo un perfil
muy bajo. Vivié intensamente su vocacién misionera
practicando las virtudes propias de su estado, principalmente
la obediencia. Su vida, como la de una buena parte de los
hombres que decidieron trabajar en Chiquitos, puede ser
resumida en las acertadas palabras que uso para referirse
a él el P. Juan Patricio Fernandez: “Era un religioso de gran
corazén y de igual celo”.

Los hombres que como el Padre Arce trabajaron en
Chiquitos eran hombres de su época, hombres del Barroco,
que viven el mundo intensamente. Hombres del Barroco
que, por una profunda y apasionada vocacion, despejan de
sus vidas la parte oscura del claroscuro barroco. Hombres
del Barroco que enarbolan la bandera de la defensa de la
fe que se traduce en un trabajo intenso y creativo que se
materializa en la realizacion de la utopia chiquitana, uno
de los mas interesantes experimentos que se dieron en
América. Hombres del Barroco que han recibido una sélida
formacién humana y espiritual, y que usan todos los
instrumentos ortodoxos que ofrece el mundo, porque viven
en medio del mundo. Hombres del Barroco con una
tremenda inquietud interior que los lleva a buscar lo
“nuevo”, lo “nunca visto™; asi, por ejemplo, a través del
arte en general y de la musica en particular tratan de “tocar”
a Dios.

10 Tomich& Charupé, Roberto, Op.cit. Pg. 355.
I Tormo Sanz, Leandro, Op. Cit. Pg. 377.

12 Archivo Romano S.I. Paracuaria, num. 12, fols. 4-11 En: Tormo
Sanz, Leandro, Op.cit. Pgs. 404-412.

13 Letras Anuas en que se trata de lo obrado en tiempo en que fue Provincial
de esta Provincia el P. Gregorio Orosco. 1689-1692. Archivo Romano
S.1. Paracuaria, num. 9, fols. 269-270.

En: Tormo Sanz, Leandro, Op.cit. pgs. 381-390.

14 Hoffmann, Werner, Las misiones jesuiticas entre los chiquitos. Fundacion
para la Educacion, al Ciencia y la Cultura. Buenos Aires, 1979. Pgs.
155-156.

15 Dobrizhoffer, Pedro, Historia de los abipones. Resistencia, 1967-70.
Tomo I, pg. 373.

16 Tomich& Charupé, Roberto, Op.cit. Pgs. 359-360.

17 Breve relacion del viaje que hicieron por el rio Paraguay arriba 5 padres y
un hermano en afio 1703 por orden de nuestro Padre General. Archivo
Romano S.I. Paracuaria num. 12, fold. 4-11.

En: Tormo Sanz, Leandro, Op.cit. Pgs. 404-411.
18 Tomiché& Charupé, Roberto, Op.cit. Pgs. 67-69.



Milena Caceres / Peru - Francia

EL CONCEPTO DE BARROCO
EN CONCIERTO BARROCO DE ALEJO CARPENTIER



La Opera Moctezuma, inspirada en la Historia de la Conquista de Méjico.
Imagenes gentileza del autor.



ESTILO BARROCO DEL ARTE LATINOAMERICANO
CL lejo Carpentier nacié en La Habana el
27 de diciembre de 1904 y muri6 en
Paris el 24 de abril de 1980. Ha sido uno
de los escritores de lengua espafiola mas
importantes del siglo XX porque renueva el estilo de la
narrativa de nuestra lengua. El sostiene en forma enfética,
que el estilo legitimo del novelista latinoamericano es el Barroco,
dando una nueva perspectiva a la narrativa en América
Latina.

“Si usted logra con pocas palabras, que yo tenga la
sensacion de color, la densidad, el peso, el tamafio, la
textura, el aspecto del objeto, habra usted cumplido la
maxima tarea, que incumbe, a todo escritor verdadero. (...)
El objeto vive, se contempla, se deja sopesar. Pero la prosa
que le da vida y consistencia, peso y medida, es una prosa
barroca, forzosamente barroca, como toda prosa que cifie
el detalle, lo menudea, lo colorea, lo destaca, para darle
relieve y definirlo (...) Nuestro arte siempre fue barroco:
desde la espléndida escultura precolombina y el de los
codices hasta la mejor novelistica actual, pasandose por las
catedrales y monasterios coloniales de nuestro continente”.

Carpentier retoma la concepcion del Barroco como
constante historica, del escritor espafiol Eugenio D’Ors,
quien considera este estilo el idioma universal de la cultura,
un fendmeno que alcanza a todas las artes y épocas, un
estilo abierto hacia el futuro. D’Ors consigna veintidds
especies de barroco a lo largo de la historia, desde el estilo
precolombino hasta el oficinal, incluyendo el gético, el
romanico y el chino.?

“Obsérvese cuan barroca resulta, en la obra de Durero,
maestro de parquedad, la estampa del Rinoceronte. Es

porque el rinoceronte era, en su época, un animal nuevo,
forastero, salido de lo desconocido, perteneciente a una
heraldica de selvas ignotas, de paisajes inimaginables. Por
lo tanto, habia que detallarlo, que mostrarlo, con todas
sus armaduras y costras, ain emparentado, vagamente, con
el Dragdn de Tarasca de las mascaradas medioevales”.3

Carpentier interpreta el estilo realista del grado de
Durero como un modelo de barroquismo. Se concentra en
el afan detallista del maestro flamenco, se interesa solamente
por el esfuerzo del artista flamenco por parecer un testigo
perfecto de su época, gracias a la capacidad que tiene el
artista de configurar mundos. América no ha sido aln
plasmada en palabras, es por ello obligacion de los poetas
y novelistas latinoamericanos describir nuestro continente,
nombrar sus rios y cordilleras, arboles y frutos, terremotos
y huaycos, barrios residenciales y barriadas, construcciones
precolombinas y modernas.

El artista cuando pinta en una tela la realidad no es
un testigo mudo. El es como el fotdgrafo que selecciona
la realidad antes de apretar el boton de la cAmara fotogréfica.
Escogiendo un paisaje 0 una escena y no otra, el artista
hace una eleccién que lo compromete. Cuando retrata
“por retratar” sencillamente no cambia nada; pero cuando
retrata en forma critica, trando de expresar a su futuro
espectador su posicion politica, habra realizado una accion
que lleva al cambio.

Y llevando al extremo esta afirmacion, Alejo Carpentier
sostiene que Ameérica Latina necesita del concurso de todos
sus artistas para fundarla y darle existencia, como una
segunda creacion. Esta actitud facilitara el cambio hacia
ese futuro mejor que todos los latinoamericanos ansiamos.

173



EL BARROCO EN AMERICA HISPANA

Si bien es cierto que cuando los espafioles conquistaron
América trajeron todos los estilos vigentes en el Viejo
Mundo, el Barroco se popularizé rapidamente y perduro
mas que los otros estilos (lo situamos entre mediados del
siglo XV1 y fines del XVIII). Este hecho se interpreta por
la connotacion de arte nuevo, dinamico, espontaneo, libre,
amante de lo popular asi como acogedor de formas “exdticas”
de este estilo artistico.

El hecho de que naciera en Europa como una reaccion
del catolicismo ante la amenaza del protestantismo de
Lutero en el Concilio de Trento (1545) no explica la
popularidad del barroco en nuestro continente. Recordemos
gue el Barroco americano se origina en el barroco espafiol
y portugués. Estos estilos son mestizos porque incorporaron
a los componentes arquitectonicos del Renacimiento italiano
elementos mudéjares tales como adornos geométricos,
mosaicos y azulejos decorativos, reproduccion de formas
de vida animal y vegetal, numerosas columnas pequefias y
débiles, altas torres, arcos sobrealzados, peraltados u ojivales
en numero copioso. La arquitectura barroca Americana
ostenta en consecuencia una “orgia” de formas
entremezcladas habilmente si se considera que incorpora
los elementos de las culturas precolombinas, Inca, Maya y
Azteca a las europeas.

En la pintura barroca se reemplaza la forma
simétricamente equilibrada por la asimétrica. El Barroco
insiste en el movimiento, sugerido por la preeminencia de
la linea curva y espiral sobre las recta. Se crean marcados
contrastes de luz y sombra que dan movimiento y plasticidad
a escenas que son mas bien teatrales.

En la escultura barroca rige el mismo concepto
dindmico vy teatral de las formas: alternan superficies
concavas y convexas provocando el claroscuro. En América
éste ademas se obtiene con el marmol de colores y con los
efectos coloridos de las maderas preciosas.

En lo que se refiere a la musica, hacia 1600
predominaba en Italia, cuna de los artisticos, la “canzon
da sonar” o “cancion para tocar”. Esta venia a ser una
variante instrumental de los cantos profanos del alto
renacimiento, en que se llegaban a ejecutar simultdneamente
hasta dieciseis partes, por lo que se necesitaba del concurso
de una pequefia orquesta. La técnica instrumental
evoluciond por la perfeccion que adquirieron los fabricantes
de instrumentos dejando en la penumbra la polifonia
renacentista. Sobresalio el desarrollo alcanzado en el érgano
y el clavecin, cuyos maximos exponentes fueron Haendel
y Scarlatti. Las improvisaciones instrumentales sobre un

174

tema plasman la forma de la sonata, cuyo representante
fue Domenico Scarlatti.

Al final del siglo XVII, Corelli inventa el Concerto
Grosso empleando dos violines y un celo o una viola de
gamba como solista y el resto de la orquesta como relleno:
destacé en esta especie musical Vivaldi, quien compuso
un concierto grosso para diez solistas.

En el siglo XVIII, el Barroco Musical entra en su
Gltima etapa. Se caracteriza por el desarrollo de la 6pera
concierto, forma mixta de arte que goz6 de gran popularidad
en ciudades como Venecia y Napoles. La 6pera de 1600
en Italia era puro drama, pero la de 1700 de AntonioVivaldi,
Alejandro Scarlatti y Jorge Federico Haendel fue una
metamorfosis. Combind una fastuosa escenografia,
cantantes fabulosos con una representacion dramatica muy
mediocre y libretos flojos.

LAS CIUDADES LATINOAMERICANAS

Y volviendo a la nocién de narrativa barroca de Alejo
Carpentier, un buen ejemplo lo constituyen las ciudades
latinoamericanas. Afirma el autor que es imperativo que
los novelistas latinoamericanos se aboquen a la dificil tarea
de describir sus ciudades y emplearlas como escenario de
sus novelas. Quizas sea mas facil escribir acerca de montafias
y llanos que sobre nuestras ciudades. Las ciudades
americanas no son bonitas ni feas, no tienen un buen ni
un mal estilo; se caracterizan por tener un tercer estilo, el
estilo de las cosas que no tienen estilo. Las ciudades
latinoamericanas presentan una amalgama de estilos
inimaginables: falso helénico, falso romano, falso
renacimiento, falso rococd, falso modern-style, falso art
nouveau, falso estilo del sur de los Estados Unidos.4 El
tercer estilo de nuestras ciudades se debe al afan de imitacion
de los artistas americanos que encuentran que es mejor lo
gue viene de afuera, sin valorar lo nuestro. Estos mezclan
todos estos estilos nacidos con otras vocaciones de una
manera abigarrada, obteniendo un mestizaje que es propio
de estas ciudades en forma de damero que s6lo existen en
América. Y al mismo tiempo, los arquitectos
latinoamericanos se han visto obligados a adaptar esta
arquitectura extranjera a todos los fenémenos naturales
gue aquejan nuestras tierras como los terremotos, huracanes
y huaycos (avalanchas), teniendo que construir catedrales
con techos mas bajos que las europeas con nervaduras
géticas arcaizantes que son las Unicas que resisten los
terremotos como en la Catedral de Lima.



LA OBRA DE CARPENTIER

Alejo Carpentier naci6 en La Habana en 1904. Su
padre era un francés de la Bretafia que emigré muy joven
a América, de ahi que nuestro autor tuviera una relacién
privilegiada con Francia. Desde temprano se perfila su
vocacion politica: en 1922 firma un manifiesto en contra
el tirano cubano Machado que origina siete meses de
encarcelamiento. En 1928, aprovechando la estadia de
Robert Desnos en La Habana se embarca clandestinamente
y viaja a Francia donde integra el Grupo Minorista. En
1939 vuelve a Cuba para organizar una serie de emisiones
culturales en varias cadenas de radio. Vive en Caracas desde
1945 y trabaja como profesor de historia de la cultura en
la Escuela de Bellas Artes. Vuelve a Cuba en 1959, para
unirse a la Revolucién de Fidel Castro y se compromete
con esta causa hasta su muerte en Paris el 24 de abril de
1980.

Su primera novela fue publicada en Madrid en 1933,
se titula Ecue Yamba O y trata sobre los ritos de la santeria
cubana. En 1945 escribe Historia de la MUsica en Cuba donde
explica la evolucion de la musica en la isla de Cuba, cuna
de los estilos musicales mas importantes desde el siglo XVI.
El Reino de este Mundo, cuenta entre otras la historia de la
revolucion, Mackandal un héroe de la historia del Caribe,
gue se convierte en pajaro cuando va a ser quemado Vivo.
En el Prélogo a esta Novela, explica los lineamientos de la
narrativa latinoamericana asi como en un primer libro de
ensayos publicado en 1964 y titulado Tientos y Diferencias.

La novela Los Pasos Perdidos obtiene en Francia el premio
al mejor libro extranjero en 1956. EI Acoso, El Siglo de las
Luces, La Guerra del Tiempo, El Recurso del Método, el Arpa
y la Sombra y la Consagracién de la Primavera aparecen entre
su obra narrativa mas importante. A ello se une el Concierto
Barroco, cuento largo publicado en 1974 donde explica su
teoria sobre El Barroco Latinoamericano, arte mestizo, que
revela la naturaleza de nuestro continente y que es el objeto
de la ponencia que estamos presentando.

LO BARROCO DE CONCIERTO BARROCO

Entremos en el relato de Alejo Carpentier quien
describe con fruicion su vision del barroco creando una
cinestesia que sirve a su ideal estético.

Empecemos sin mas dilaciones a analizar la narracion
de Concierto Barroco :

“ ...abrid el concierto...
Salmo 81

De plata los delgados cuchillos, los finos tenedores;
de plata los platos donde un arbol de plata labrada en la
concavidad de sus platas recogia el jugo de los asados; de
plata los platos fruteros, de tres bandejas redondas,
coronadas por una granada de plata; de plata los jarros de
vino amartillados por los trabajadores de la plata; de plata
los platos pescaderos con su pargo de plata hinchado sobre
un entrelazamiento de algas; de plata los saleros, de plata
los cascanueces, de plata los cubiletes, de plata las cucharillas
con adorno de iniciales... Y todo esto se iba llevando
guedamente, acompasadamente, cuidando de que la plata
no topara con la plata, hacia las sordas penumbras de cajas
de madera, de huacales en espera, de cofres con fuertes
cerrojos, bajo la vigilancia del Amo que, de bata, solo hacia
sonar la plata, de cuando en cuando, al orinar
magistralmente, con chorro certero, abundoso y percutiente,
en una bacinilla de plata, cuyo fondo se ornaba de un
malicioso ojo de plata, pronto cegado por una espuma que
de tanto reflejar la plata acababa par parecer plateada...“Aqui
lo que se queda —decia el Amo-. Y acé lo que se va” (...)
“Francisquillo, de cara atada, cual lio de ropas, por un
rebozo azul que al carrilo izquierdo le pegaba una hoja de
virtudes emolientes, pues el dolor de muelas se lo tenia
hinchado, remedando al Amo, y meando a compés del
meado del Amo, aunque no en bacinilla de plata sino en
tibor de barro, también andaba del patio a las arcadas, del
zaguan a los salones, coreando, como en oficio de iglesia:
“Aqui lo que se queda... Aca lo que se va”.s

Carpentier empieza el Concierto con una sinfonia de
objetos de plata que en huacales, cajas, cofres y petacas,
dormiran durante el viaje que se emprendera de México
a Espafia. El oro y la plata fueron el hechizo que atrajo a
oleadas de europeos desde que se descubriera América. Las
iglesias de gran renombre en el viejo continente se llenarian
de objetos de oro y plata del nuevo mundo.

En la primera escena, hallamos a dos personajes que
estan arreglando sus enseres porque se van de viaje. Ellos
son el Amo y su criado Francisquillo. EI Amo es un espafiol,
nacido en Medellin de Extremadura, que partié con sus
padres y abuelos a hacer fortuna en México. Alejado por
muchos afos de su patria, desea volver a Espafia a visitar
su tierra. Francisquillo es un indio criado suyo, gracias a
sus dotes para cantar cantatas y conciones de moda. Aqui
aparecen revisando lo que se llevan y lo que dejan. En una
escena muy divertida el sefior orina en bacinilla de plata,
el doméstico en tibor de barro. Una persona de la

175



importancia del Amo tiene que viajar al continente de sus
antepasados con un indio que lo sirva como Francisquillo,
asi la gente le dara la importancia que el Amo se merece.
Y Francisquillo que lo imita a pesar del dolor de muelas
que lo fulmina.

El Amo y Francisquillo parten del puerto de Veracruz
y emprenden viaje en barco hacia Espafia. Se ven obligados
aacostar en Cuba, debido a que la carga estaba mal repartida,
pero sobretodo porque habia una peste que asolaba La
Habana. Y llegan a una pequefia localidad donde empieza
Alejo Carpentier a describir la arquitectura americana.

“Se estaba en, esta Villa de Regla, cuya pobre realidad
de aldea rodeada de manglares acrecia, en el recuerdo, el
prestigio de la ciudad dejada atras, que se alzaba, con el
relumbre de sus clpulas, la suntuosa apostura de sus iglesias,
la vastedad de sus palacios —y las floralias de sus fachadas,
los pAmpanos de sus altares, las joyas de sus custodias, la
policromia de sus lucernarias— como una fabulosa Jerusalén
de retablo mayor. Aqui, en cambio, eran calles angostas,
de capas bajas, cuyas ventanas, en vez de tener cancelas de
buen herraje, se abrian tras de varillas mal pintadas de
blanco, bajo tejados que, en Coyoacan, apenas si hubiesen
servido para cobijar gallineros o porquerizas. Todo estaba
como inmovilizado en un calor de tahona, oliente a cieno
y revolcadura de marrano, a berrenchines y estiércol de
establos, cuyo cotidiano bochorno venia a magnificar, en
afioranzas, la transparencia de las mafianas mexicanas, con
sus volcanes tan proximos, en la ilusién del mirar, que sus
cimas parecian situadas a media hora de marcha de quien
contemplara el esplendor de sus blancuras puestas sobre
los azules de inmensos vitrales. Y aqui habian venido a
parar, con cajas, baules, fardos y guacales”.6

Nuestro autor empieza a describir el paisaje de lo
americano: Villa de Regla que es que de arquitectura
modesta, sirve a Alejo Carpentier para describir la ciudad
de Coyoacan (México) dejada atras cuyos palacios suntuosos
repletos de objetos preciosos constituyen el tesoro barroco
de las ciudades americanas.

Para rematar los males, Francisquillo después de tres
dias de fiebre deja este mundo. Y el Amo se ve triste, solo
y desamparado, como si un Amo sin Sirviente fuera un
Amo de verdad. Entonces se pone a buscar un nuevo
servidor, y le recomiendan a un sujeto llamado Filomeno,
muy aficionado a la musica. El es un negro libre gracias a
la hazafa de su bisabuelo Salvador, quien arremetiera contra
un pirata protestante que tomo preso al Obispo. Tal hazafia

176

fue cantada por el famoso poeta Silvestre de Balboa en sus
versos titulados Espejo de Paciencia.

“Salvador gue era, en su modo, una suerte de Aquiles,
pues donde no hay Troya presente se es, a proporcion de
las cosas, Aquiles en Bayamo o Aquiles en Coyoacan, seguin
sean de notables los acontecimientos. Pero ahora,
atropellando remedos y onomatopeyas, canturreos altos y
bajos, palmadas, sacudimientos, y con golpes dados en
cajones, tinajas, bateas, pesebres, correr de varillas sobre
los horcones del patio, exclamaciones y taconeos, trata
Filomeno de revivir el bullicio de las musicas oidas durante
la fiesta memorable, que acaso durd dos dias con sus noches,
y cuyos instrumentos enumeré el poeta Balboa en
filarmonico recuento: flautas, zampofias y “ rabeles ciento”
(“ripio de rimador falto de consonante —piensa el viajero—,
pues nadie ha sabido nunca de sinfonias de cien rabeles,
ni siquiera en la corte del Rey Felipe, tan aficionada a la
masica, segun se dice, que nunca viajaba sin llevar consigo
un 6rgano de palo que, en descansos, tafiia el ciego Antonio
de Cabezon™), clarincillos, adufes, panderos, panderetas
y atabales, y hasta unas tipinaguas, de las que hacen los
indios con calabazas —porque, en aquel universal concierto
se mezclaron masicos de Castilla y de Canarias, criollos y
mestizos, nabories y negros—. “;Blancos y pardos confundidos
en semejante jolgorio? —se pregunta el viajero— jiImposible
armonia! jNunca se hubiese visto semejante disparate! pues
mal pueden amaridarse las viejas y nobles melodias del
romance, las sutiles mudanzas y diferencias de los buenos
maestros, con la barbara algarabia que arman los negros,
cuando se hacen de sonajas, marugas y tambores! jInfernal
cencerrada resultaria aquélla y gran embustero me parece
que seria el tal Balboa!”

Filomeno, con su arte muy personal, trata de seducir
a su futuro amo, reviviendo la masica de aquella fiesta.
Echa mano de cuanto objeto percutivo tiene a la mano y
con sus dedos halla el medio de producir sonidos
inesperados, discretos o violentos, tajantes o sordos, suaves
o crueles. La madera, el metal, el barro cocido, la piel
reseca, la quijada de burro... todo le brinda una inagotable
gama de timbres sabrosos de los cuales extrae una verdadera
orguestacion de ruidos.

Asimismo piensa el Amo que quién mejor que
Filomeno para acompafarlo a Europa, buena compafiia y
buena musica. Sin embargo, queda el Amo muy incrédulo
sobre la posibilidad de casar la musica noble del viejo
continente con la masica barbara de los negros.



“Nieto de gente nacida en algun lugar situado entre
Colmenar de Orejay Villamanrique del Tajo y que, por lo
mismo, habian contado maravillas de los lugares dejados
atrés, imaginabase el Amo que Madrid era otra cosa. Triste,
deslucida y pobre le parecia esa ciudad, después de haber
crecido entre las platas y tezontles de México. Fuera de la
Plaza Mayor, todo era, aqui, angosto, mugriento y esmirriado,
cuando se pensaba en la anchuray el adorno de las calles
de all§, con sus portadas de azulejos y balcones llevados en
alas de querubines, entre cornucopias que sacaban frutas
de la piedra y letras enlazadas por pampanos y yedras que,
en muestras de fina pintura, pregonaban los méritos de las
joyerias. (...) De cocina no podia hablarse: ante las albondigas
presentes, la monotonia de las merluzas, evocaba el mexicano
la sutileza de los peces guachinangos y las pompas del
guajolote vestido de salsas obscuras, con aroma de chocolate
y calores de mil pimientas; ante las berzas de cada dia, la
alubias desabridas, el garbanzo y la col, cantaba el negro
los méritos del aguacate pescuezudo y tierno, de los bulbos
de malanga que, rociados de vinagre, perejil y ajo, venian
a las mesas de su pais escoltados por cangrejos cuyas bocas
de carnes leonadas tenian mas sustancia que los solomos
de estas tierras”.”

El Amo no termina de encontrar sorpresas. El que
pensaba que la ciudad de Madrid, su arquitectura, su cocina
superaban largamente todo lo americano, se encuentra con
todo lo contrario. Todo es triste, pobre y deslucido en
comparacion con México. La ciudad es pobre, oscuray sin
gracia, todo lo contado por sus antepasados es pura mentira.
De cocina no se puede ni hablar, porque al lado de la
lujuriosa comida que el Amo tenia en su mesa en Coyacan
(antigua Ciudad de México), aqui es desabrida y monétona.
Sus parientes lo habian engafiado y decide no quedarse un
dia més y mas bien ir a la ciudad de Venecia, donde el
carnaval va a comenzar y promete ser de lo mas entretenido.
El Amo convence a Filomeno y parten a Barcelona, para
luego embarcarse a Venecia.

Llegan a Venecia y asisten a los esponsales de la ciudad
con el mar. ElI Duque, aparece en una gondola gigante
llamada el bucentauro (porque tiene cuerpo de centauro,
cabeza de toro y un cuerno en la frente), y al pasar frente
al Lido, escoge una de sus sortijas y la arroja al mar diciendo
: “Te desposo, mar, como signo de soberania positiva y
perpetua”. Y empieza el carnaval, donde aparecen una
multitud de gente enmascarada, con matracas y pitos, que
se libran a decir cuanta obcenidad y malos pensamientos
han guardado en el alma. Es el trastrocamiento de las

apariencias: las damas se vuelven sirvientas, y los lujuriosos
hacen proposiciones que no siempre caen en el vacio.

El Amo se disfraza de Mexicano, con un disfraz que
simula los atuendos de Moctezuma; Filomeno sale al
Carnaval tal cual, porque descubre que su color ya es una
mascara y no necesita cambiar de apariencia. Y cansados
de tanto andar y de tanto ruido van a descansar a la Bottega
di Caffé. Alla encuentran en una mesa del fondo a un fraile
pelirrojo que tampoco llevaba disfraz, porque como habia
nacido con esa careta no necesitaba otra.

El fraile le pregunta al Amo si es Inca y éste se lanza
a contarle toda la historia de México y la conquista de
Hernan Cortés. El pelirrojo comenta que eso serviria de
argumento a una espléndida épera con estupendos
escenarios, incendios y terremotos, obra de sus maquinistas.

Luego se acercaron a la mesa dos amigos del fraile, un
ocurrente sajon y un joven napolitano. El sajén se quejaba
de haber sido meado por un mamarracho con cencerro y
el napolitano mostraba un fino rostro parecido a Yugurta.
El sajon se quejaba que la gente concurria a la 6pera en
Venecia para conversar, comer y hasta fornicar. En cambio
alla en Inglaterra parecia que estaban oyendo misa. Y asi
seguia la conversacion hasta que el fraile y sus amigos
decidieron ir seguidos por el Amo y Filomeno a un lugar
mas tranquilo donde hacer musica.

Y es asi como llegaron al Ospedale della Pieta, uno de
los cuatro hospicios de Venecia, donde se recibia a nifias
huérfanas o bastardas y se les ensefiaba a tocar un
instrumento. Era un convento y un conservatorio que
gozaba de gran fama en Europa, por la excelencia de sus
sinfonias.

“Desconfiada asomé la cara al rastrillo la monja tornera,
mudandosele la cara de gozo al ver el semblante del Pelirrojo
—Oh! iDivina sorpresa, maestro!”— Y chirriaron las bisagras
del portillo y entraron los cinco en el Ospedule della Pieta,
todo en sombras, en cuyos largos corredores resonaban, a
ratos, como traidos por una brisa tornadiza, los ruidos
lejanos del carnaval. —“{Divina sorpresa!”— repetia la monja,
encendiendo las luces de la gran Sala de Musica que, con
sus marmoles, molduras y guirnaldas, con sus muchas sillas,
cortinas y dorados, sus alfombras, sus pinturas de biblico
asunto, era algo como un teatro sin escenario o una iglesia
de pocos altares, en ambiente a la vez conventual y mundano,
ostentoso y secreto. Al fondo, alld& donde una clpula se
ahuecaba en sombras, las velas y [Ampararas iban estirando
los reflejos de altos tubos de érgano, escoltados por los
tubos menores de las voces celestiales. Y preguntabanse

177



Montezuma y Filomeno a qué habian venido a semejante
lugar, en vez de haberse buscado la juerga adonde hubiese
hembras y copas, cuando dos, cinco, diez, veinte figuras
claras empezaron a salir de las sombras de la derecha y de
las penumbras de la izquierda, rodeando el habito del fraile
Antonio con las graciosas blancuras de sus camisas de olan,
batas de cuarto, dormilonas y gorros de encaje. Y llegaban
otras, y otras mas, alin sofiolientas y emperezadas al entrar,
pero pronto piadoras y alborozadas, girando en torno a los
visitantes nocturnos, sopesando los collares de Montezuma,
y mirandé al negro, sobre todo, a quien pellizcaban las
mejillas para ver si no eran de mascara. Y llegaban otras,
y otras mas, trayendo perfumes en las cabelleras, flores en
los escotes, zapatillas bordadas, hasta que la nave se llen
de caras jovenes —jpor fin, caras sin antifaces!-, reidoras,
iluminadas par la sorpresa, y que se alegraron méas ain
cuando de las despensas empezaran a traerse jarras de
sangria y aguamiel, vinos de Espafia, licores de frambuesa
y ciruela mirabel. El Maestro _pues asi lo llamaban todas—
hacia las presentaciones Pierina del violino... Cattarina del
cornetto...Bettina della viola.. Bianca Maria organista...
Margharita del arpa doppia...Giuseppina del chitarrone.. Claudia
del flautino... Lucieta della tromba... Y poco a poco, como
eran setenta, y el Maestro Antonio, por lo bebido, confundia
unas huérfanas con otras, los nombres de éstas se fueron
reduciendo al del instrumento que tocaban. Como si las
muchachas no tuviesen otra personalidad, cobrando vida
en sonido, las sefialaba con el dedo:

Clavicémbalo...Viola da braccio... Clarino... Oboe... Basso da
gamba... Flauto... Organo di legno... Regale... Violino alla
francese... Tromba marina... Trombone... Se colocaron los
atriles, se instalo el sajon magistralmente, ante el teclado
del 6rgano, probd el napolitano las voces de un clavicémbalo,
subi6 el Maestro al podium, agarr6 un violin, alzé el arco,
y, con dos gestos enérgicos, desencadend el mas tremendo
concerto grosso que pudieron haber escuchado los siglos
—aunque los siglos no recordaron nada—, y es lastima porque
aquello era tan digno de oirse como de verse... Prendido
el frenético allegro de las setenta mujeres que se sabian sus
partes de memoria, de tanto haberlas ensayado. Antonio
Vivaldi arremetio en la sinfonia con fabuloso impetu, en
juego concertante, mientras Doménico Scarlatti —pues era
él— se largd a hacer vertiginosas escalas en el clavicémbalo,
en tanto que Jorge Federico Haendel se entregaba a
deslumbrantes variaciones que atropellaban todas las normas
del bajo continuo (...) Y cuando parecia que el movimiento
hubiese llegado a su colmo, cuando Jorge Federico, soltando
de pronto los grandes registros del 6rgano, saco los juegos
de fondo, las mutaciones, el plenum con tal acometida en

178

los tubos de clarines, trompetas y bombardas, que alli
empezaron a sonar las llamadas del Juicio Final. (...) Pero,
entre tanto, Filomeno habia corrido a las cocinas, trayendo
una bateria de calderos de cobre, de todos tamafios, a los
gue empez6 a golpear con cucharas, espumaderas, batidoras,
rollos de amasar, tizones, palos de plumeros, con tales
ocurrencias de ritmos, de sincopas, de acentos encontrados,
gue por espacio de treinta y dos compases lo dejaron solo
para que improvisara”.8

Notemos gue recién en este momento el autor nombra
a los concertistas personajes de nuestro relato, Antonio
Vivaldi, el fraile pelirrojo, violinista y director de orquesta;
Domenico Scarlatti, el joven napolitano en el clavicémbalo;
y Jorge Federico Haendel, autor aleman de Gperas y oratorios
gue residia en Inglaterra, toca el 6rgano.

En el concerto grosso que dirige el fraile Antonio Vivaldi,
participan como solistas Scarlatti y Haendel, con las
habilidades que les conocemos, cuando de pronto irrumpe
el negro Filomeno que con cuanto instrumento doméstico
suena, improvisa una cadencia con tales ocurrencias de
ritmos simples y compuestos que logra triunfar sobre los
acordes en 6rgano de Haendel. Y consigue también ese
matrimonio imposible de la musica europea con la musica
afrocubana, de la que hablaba Silvestre de Balboa, y que
parecia imposible al Mexicano.

El concierto grosso ha sido un concierto barroco,
barroquisimo, que lleva al Amo a recordar México.

LA OPERA MOCTEZUMA

Al dia siguiente el bronco sonido de los bronces del
Reloj de Venecia, marcado por los martillos de los moros
despierta al Mexicano que comienza a recordar todo lo que
pasé el dia anterior. Pregunta por su disfraz y le contesta
el sirviente que se lo han llevado para la 6pera que estrenara
el Maestro Vivaldi con el historia de la conquista de México.
Filomeno se apura en vestir a su Amo y ambos van a ver
el ensayo final de la obra.

La 6pera que Carpentier relata a continuacion esta
inspirada en Moctezuma o Montezuma, obra de Antonio
Vivaldi estrenada en Venecia en 1733. Este Moctezuma
esta inspirado en la Historia de la Conquista de Méjico del
cronista Antonio de Solis y marca la entrada triunfal de
este tema en el terreno de la 6pera europea. En 1755, el
rey Federico 1l de Prusia escribia una tragedia en tres actos
Ilamada Montezuna. Durante el romanticismo, en 1830,
Luigi Ricci, en 1833 Pirola, en 1845, Giacomo Treves y en
1850, Francesco Malipiero, todos ellos escriben versiones



MOTEZUMA

DRAMAPER MUSIC a
Da rapprefentarft

NEL TEATRO

PI SANT'ANGELO

N¢ll’Autunno dell’Anno xg933. 2

IN VENEZIA,

Appreflo Marino Roffetti , in Merceria
all’Infegna della Pace .

Con Licenza de’ Superiori .

operisticas de Montezuma. Algunos afirman que es el
personaje histérico que inspira el niGmero mas grande de
Operas de la segunda mitad del siglo XVIII 'y primera mitad
del XIX.

Carpentier se inspira en un libreto existente y nos
deleita con la 6pera que pasamos a describir, obra maestra
de narrativa barroca.

“Y, de pronto, cesaron los martillazos y afinaciones,
se hizo un gran silencio y, en el puesto del director, vestido
de negro, violin en mano, aparecio el Preste Antonio, mas
flaco y narigudo que nunca, pero acrecido en presencia
por la cefiuda tension de animo que, cuando habia de
enfrentarse con tareas de arte mayor, se le manifestaba en
una majestuosa economia de gestos, parquedad muy
estudiada para hacer resaltar mejor las resueltas y acrobaticas
en los pasajes concertantes. Metido en lo suyo, sin volverse
para mirar a las pocas personas que, aqui, all, se habian
colado en el teatro, abrié lentamente un manuscrito, alzd
el arco —como aquella noche—y, en doble papel de director
y de ejecutante impar dio comienzo a la sinfonia, mas
agitada y ritmada —acaso— que otras sinfonias suyas de
sosegado tempo, y se abri6 el telon sobre un estruendo de
color”.®

“Son vinto eterni Deitutto in un giorno
Lo splendor de’meie fatti, I'alta Gloria
Del valor Messican cade svetnata”

“Estoy vencido, eternos Dioses, todo en un dia
el esplendor de mis riquezas y la alta Gloria
del valor mexicano cae desangrada’©

La 6pera empieza con un mal presagio. El Emperador
Mexicano aparece en escena muy afligido conociendo de
la llegada de los espafioles a sus tierras, y con muy malos
augurios de los dioses sobre la llegada de estos forasteros.

Aparece luego la Emperatriz, de Moctezuma, y su hija
Teutile. El indiano no sale de su asombro pues la conquista
de México no recuerda a esposa o hija del Emperador. Y
resulta que Teutile queria casarse con un hermano menor
de Hernan Cortés que se llama Ramiro, y que tampoco
recuerda ninguna historia.

“Y el Indiano, desconcertado par el trastrueque de
apariencias, empieza a perderse en el laberinto de una
accion que se enreda y desenreda en si misma, con enredos
de nunca acabar. Montezuma pide a la Emperatriz Mitrena
(...) que inmole a su hija Teutile (...) antes de que la doncella
sea mancillada por los torvos apetitos de un invasor. Pero

179



S CE NE
MUTABILI.

Atto Primo.

Parte della Laguna del Meflica, che di-
vide il Palazzo [mperiale dal Quartic-
re Spagnuolo , con Ponte magniticods
cuirettano uniti li due Piani.

Camera cen porta praticabile negl’Ap-
partamenti Terreni.

Atto Secondo.

Sa'a d'udicnza publica -

Campo fpaziolo corrifpondente ad ua’
ampio {eno della Marina vicina ail’ac-
tampamento.

Atto Terzo.

Parte remota della Citta con Torre, e
Porta praticabile .

Tempioove nel fondo fi vede [a porta
principale chinfa ; alato il Simalacro
d’Uccilibos il Magg. Nume dei Mcffi-
cani con Araornata per il Sagrificio.

Gran Piazza nella Cirea del Meffico con
ornamentiper il Trioufc .

A 4 PER

(v aqui los ‘peros’ se tienen que multiplicar al infinito...)
la Princesa prefiere darse muerte en presencia de Cortés.

La figlia d’'un Monarca,

in ostaggio a Fernando? Il sangue illustre
di tanti Semidei

cual ingrato avrilirsi?

La hija de un Rey

Rehén de Fernando? La Sangre ilustre
De tantos Semidioses

Envilecerse de manera tan ingrata?”it

180

PERSONAGGL

MOTEZJMA Imperator del Meflico.
1/§gn v Maffiniliane Miler .
MITRENA foa Moglic .
La§ gnora AnnaGiro .
TLEUTILE loro Figlia.
La Signora Givfeppa Pircher detta la Te-.
defcaVirtuofa di§ A. 5. il Sig- Principe
d’ Armflat .
FERNANDO Generale dell’ Armi
Spagnuofe.
1 Siznor Frasce[co Bilanzoni Virtuofo di
§-E. il Sig. Principe diTorelle .
RAMIRO. {uo Fratello minore -
La § gnora Angiols Zanuchi Viriofa di
S. .. 5. ilSig. Principe d" Armcfat .
- ASPRANO Generale dei Mefficani.
I Signor Marianine Nicolini rirtuafo d3,
S A.5- il Sig. Principe & Armfat.«.

Soldati Spagouoli -
Soldacti M-flicanio..

La Mufica del Vivaldi.
Li Ballidel Sig- Giovanni Gallo.
Le Scene del Sig. Antonio Mauro -

AT-

Un nuevo lio cambia el escenario sin correr telones:

“En esto, Montezuma dispara una flecha a Cortés, y
se arma un lio tal, en el escenario que el indiano pierde el
hilo de Ia historia y s6lo es sacado de su alelamiento al ver
gue cambia la decoracién y nos vemos, de pronto, en el
interior de palacio cuyas paredes se adornan de simbolos
solares, donde aparece ahora el Emperador de México
vestido a la espafiola”. (...) Pero de todos modos, este
Montezuma ataviado a la espafiola resulta tan insolito, tan
inadmisible, que la accidn vuelve a enredarse, atravesarse,



enrevesarse, en la mente del espectador, de tal modo que
ante el nuevo atuendo del Protagonista, del Jerjes vencido,
de la tragedia musical, se le confunde el cantante con las
tantas y tantas gentes de personalidad cambiada como
pudieron verse en el carnaval vivido anoche, antesdeanoche
0 no sé cuando, hasta que se cierra el telon de terciopelo
encarnado sobre un vigoroso llamado a combate naval,
lanzado por un Asprano”.12

Este Gltimo sélo conocido por un poeta desconocido
del que se inspira Vivaldi, un tal Alvise Giusti. Y asi sigue
la 6pera enredandose y desenredandose y nunca respetando
los magnos acontecimientos de la historia mexicana. Sin
embargo...

“Una civilizacion de hombres superiores se habia
impuesto con dramaticas realidades de razon y de fuerza...
Pero, por lo mismo (y aqui se esfumaba el Malinchismo de
Mitrena en valiente subida del tono), la humillacion
impuesta a Montezuma era indigna de la cultura y el poderio
de tales hombres: “Si del Cielo de Europa a esta parte del
Occidente habéis pasado, sed Ministro, sefior, y no Tirano”.
Aparece Montezuma encadenado. Se envenena la discusion.
Se agitan los musicos del Maestro Antonio bajo el repentino
alboroto de su batuta; hay mutacién de escena como solo,
por operacion portentosa de sus macchine, las hacen los
tramoyistas venecianos, y, en luminosa vision, aparece el
gran Lago de Texcoco, con volcanes por fondo, surcado de
embarcaciones indias, y se arma una tremenda naumaquia
con encarnizada trabazon de espafioles y mexicanos, clamores
de odio, muchas flechas, ruido de aceros, morriones caidos,
tajos y mandoblazos, hombres al agua, y una caballeria que
irrumpe repentinamente por el foro, acabando de desaforar
la turbamulta; suenan trompetas arriba, suenan trompetas
abajo, hay estridencias de pifanos y clarines, y es el incendio
de la flota azteca, con fuego griego, fumarolas de artificio,
centellas, huiros y pirotecnias de alto vuelo, vocerio,
confusion, gritos y desastres. “iBravo! jBravo! —clama el
indiano—: jAsi fue! jAsi fue!” “;Estuvo usted en eso?”
—pregunta Filomeno, socarron.— “No estuve, pero digo que
asi fue y basta”.13

El Mexicano se emociona al ver el respeto con el que
Don Antonio comienza a tratar la historia de México, hasta
el punto que borra el episodio de la traicion de la Malinche
y ésta aparece defendiendo a su supuesto esposo Moctezuma.
Y grita Bravo! jBravo! Borrando el hecho del que todos
quisiera desconocer.

Pero luego que termina la obra el indiano, ciego de
furor, por el mamarracho presenciado no puede contener

su ira. Le objeta airado a Vivaldi la falta de fidelidad a los
acontecimientos. No existié Mitrena, ni Ramiro, ni Asprano
y Teutilo fue un general y no una joven bella, hija del
Emperador. Toda la historia ha sido trasformada por Vivaldi
para hacer un espectaculo diferente que guste a todos con
héroes y heroinas originales que hacen hazafias dignas de
una épera con muchos incendios y batallas navales, fruto
del ingenio de los maquinistas.

Esto revela la actitud de los europeos cuando van a
América: la ven como una fabula, como una ficcion
semejante a los escenarios inverosimiles de la Opera barroca
de Carpentier. No han llegado a comprender que el paisaje
americano es diferente. De lo contrario, se puede pensar
que es magico y no real. De ahi la expresion que Carpentier
creara cuando describe el paisaje y la historia
latinoamericana: lo real maravilloso. La descripcion de
paisajes desconocidos para el hombre europeo puede hacer
creer que estamos ante lo maravilloso, pero todo esto es
real, no es inventado. De ahi que se hable de Ia literatura
de lo real maravilloso.

Las novelas de Gabriel Garcia Marquez, escritor
posterior a Alejo Carpentier, de alguna manera muestran
esta vision de lo real maravilloso americano, revelando la
influencia de nuestro autor.

Para terminar la novela, encontramos a nuestro Indiano
que decide volver a México, porque es el mundo a donde
él pertenece y no este mundo falso de apariencias y
trastrueque de maquinistas. La Ultima conversacion de
nuestros personajes se desarrolla asi:

“Regreso a lo mio esta misma noche. Para mi es otro
el aire que, al envolverme, me esculpe y me da forma”.
—“Segun el Preste Antonio, todo lo de alla es fabula.”- “De
fabulas se alimenta la Gran Historia, no te olvides de ello.
Fabula parece lo nuestro a las gentes de aca porque han
perdido el sentido de lo fabuloso. Llaman fabuloso cuanto
es remoto, irracional, situado en el ayer —marcd el indiano
una pausa— No entienden que lo Fabuloso esta en el
futuro. Todo futuro es fabuloso”.#

CONCLUSION

Alejo Carpentier nos revela lo fabuloso del futuro
para los latinoamericanos. En un escenario barroco hemos
asistido a un concierto y 6peras barrocos, representados
por personajes barrocos que nos encandilan con una historia
que revela lo real maravilloso americano.

181



NOTAS

1 Carpentier, Alejo, “Problematica Actual de la novela latinoamericana
en Tientos y Diferencias, 1964.

D’ors, Eugenio, Lo Barroco.

Carpentier, A., Op.cit.

Carpentier, A., La ciudad de las columnas, 1970.
Carpentier, A., Concierto Barroco, 1974, Capitulo I.
Carpentier, A., Op.cit. Capitulo II.

o g A W N

182

10
1
12
13

Carpentier, A., Op.cit. Capitulo I11.
Carpentier, A., Op.cit. Capitulo V.
Carpentier, A., Op.cit. Capitulo VII.
Carpentier, A., Op.cit. Capitulo VII.
Carpentier, A., Op.cit. Capitulo VII.
Carpentier, A., Op.cit. Capitulo VII.
Carpentier, A., Op.cit. Capitulo VIII.



Roberto Samanez Argumedo / Peru

LAs IGLESIAS DE APURIMAC Y CHUMBIVILCAS
EN EL SUR PERUANO:
UNA NUEVA PERSPECTIVA DEL BARROCO ANDINO



La notable iglesia de San Miguel de Mamara situada en la alejada provincia de
Cotabambas se empezé a construir en 1689, tratando de seguir el modelo
emblematico de la iglesia de La Compafiia de Jesus del Cusco.

Fotografias gentileza del autor.



INTRODUCCION

a nocion actual del “barroco andino” con

la que se identifica a la arquitectura que

surgio desde la region de Arequipa en el

sur del Perd, hasta el rico centro minero
de Potosi en Bolivia, incluyendo la meseta del Collao en
las inmediaciones del lago Titicaca, agrupa un conjunto
homogéneo de concepciones arquitecténicas y detalles
ornamentales plasmados desde fines del siglo XV1I hasta
las Gltimas décadas del siglo XVIII.

Se trata de una singular manifestacion surgida en el
area andina peruano-boliviana, que desperto el interés de
los investigadores desde las primeras décadas del siglo
pasado. En esos afios se estudié por primera vez la fusion
hispano-indigena en la arquitectura colonial y se destaco
la presencia nativa, sumada a concepciones estilisticas
barrocas de raigambre espafiola. Investigadores que vinieron
maés adelante, a mediados del siglo XX, atribuyeron un
caracter primitivo al aporte indigena y consideraron que
estaba restringido al componente decorativo de las portadas
de las iglesias. Reconocieron, sin embargo, su originalidad
determinada por la presencia de motivos decorativos locales
de la flora y fauna americana, que habian conducido a la
utilizacion de la denominacion “estilo mestizo” para identificar
esta tendencia.

Por entonces se atribuia la concepcion de esas obras
a los alarifes espafioles, secundados por canteros indigenas
quienes introducian esos esporadicos aportes, negando a
estos Ultimos cualquier posibilidad de concebir las
composiciones y los programas decorativos.

A partir de la década de los afios setenta del siglo
pasado el tema cobrd notoriedad, no solamente por las

discusiones en torno a las implicancias del término “mestizo”
que algunos vinculaban a connotaciones raciales
incompatibles con los aportes culturales que se querian
destacar, sino también porque los historiadores del arte
virreinal definieron el sentido de esa arquitectura. Precisaron
en aquella oportunidad que al empleo de temas decorativos
y simbdlicos de la flora y la fauna local se afiadian motivos
de origen renacentista, como los grutescos expresados
mediante mascarones con follaje o sirenas. También motivos
precolombinos que podrian vincularse con representaciones
utilizadas por las culturas aborigenes americanas y
finalmente motivos derivados de la tradicion cristiana.

e,
\.
8%
| ECUADOR o2

s b ILE]

Mapa del Perd y del Sur Andino mostrando el &rea de difusion de la arquitectura
barroca andina peruano-boliviana.

185



En oposicidn a esos conceptos otros historiadores de
la época afirmaban que se trataba de una expresion
provinciana, de interpretacion local que seguia con
limitaciones los patrones estéticos europeos preexistentes.
Agregaban que la influencia indigena consistia apenas en
una simplificacion y repeticion de motivos sin ningun
aporte creativo y que todos los grupos sociales de regiones
rurales apartadas hacian lo mismo, empleando técnicas de
ejecucion simplificadas y planiformes.

En el transcurso de los afios esas objeciones basadas
en analisis descriptivos de determinadas composiciones
arquitectonicas, confrontadas con el repertorio
historiogréafico europeo, cedieron paso a nuevos argumentos
gue rescataron el valor de los componentes arquitectonicos
y ornamentales de esas manifestaciones, que vistas desde
una perspectiva historica y social confirman un fenémeno
cultural innegable. No se discute en la actualidad el
protagonismo creativo de las colectividades indigenas, en
un momento determinado del dominio espafiol coincidente
con las reformas borbonicas y el acercamiento de los caciques
indigenas a la administracion colonial, que les devolvio sus
privilegios. Tampoco se cuestiona la tolerancia del clero
gue cambi6 de actitud con respecto a los siglos anteriores
permitiendo el afianzamiento de la sociedad indigena
qguechua y aymara, la republica de los indios que ansiaba
reconstruir su nacionalidad.

A la luz de la historia se perciben momentos muy
diferentes en el comportamiento de las relaciones entre los
grupos del poder dominante y los indigenas. Si en sus
origenes el notable fendmeno del barroco cusquefio de la
segunda mitad del siglo XVI1, se plasmo en obras singulares
construidas después del terremoto de 1650, empleando
grandes contingentes de mano de obra indigena sin denotar
ninguna influencia de ésta, fue porque se ejercio un severo
control sobre los proyectos y obras que las érdenes religiosas
0 el obispo construian con objetivos muy definidos. Las
condiciones fueron diferentes a lo largo del siglo siguiente
cuando floreci6 el barroco andino, lejos de los centros
urbanos donde se ejercia el mayor poder y control sobre
las castas sometidas.

LA DISTRIBUCION GEOGRAFICA
DEL BARROCO ANDINO

Uno de los aspectos que no fue parte de la polémica
sobre el “estilo mestizo” es el referido a la distribucion
geogréafica de esa peculiar produccion artistica existiendo
coincidencia entre los historiadores sobre la presencia de

186

dos centros de irradiacion del estilo en Arequipa y en Potosi
con influencias sobre la region del lago Titicaca. Si bien
no ha sido posible establecer en cual de esos dos centros
surgié primero el “estilo mestizo” si se conocen las fechas
de construccion de las portadas de la zona en torno del
lago, que son posteriores a las de edificaciones similares en
las ciudades mencionadas.

Las rutas de comercio hacia Potosi por las cuales se
movilizaban grandes contingentes de personas para el
trabajo obligatorio en las minas, en la modalidad conocida
como la “mita”, de triste recordacién, constituyeron canales
de influencias estilisticas entre diversas regiones a menudo
muy distantes. Esa constatacion abri6 desde un inicio la
posibilidad de encontrar ejemplos similares en otras areas,
como de hecho ocurrid en las Gltimas dos décadas del siglo
anterior. Precisamente cuando el tema parecia haber
alcanzado su madurez y existia aquiescencia en los aspectos
tedricos e interpretativos algunos investigadores se
aventuraron a buscar ejemplos desconocidos, fuera del area
geografica delimitada inicialmente. Las noticias del hallazgo
de otras zonas cuestiond los limites cronoldgicos y
geograficos. Ya no era un arte exclusivo de esa franja
geografica que partiendo de Arequipa se extendia hacia el
lago Titicaca y el altiplano boliviano, tampoco se podia
suponer que era producto exclusivo de la influencia de
determinadas etnias indigenas.

La nueva perspectiva de distribucion geogréfica se
verificd con posterioridad al Simposio Internacional sobre
el Barroco Hispanoamericano que se celebré en Roma en
abril de 1980, evento que despert6 gran interés a nivel
internacional y constituye un hito importante en el tema.
Las fronteras estilisticas se ampliaron inicialmente hacia el
valle del Colca en la regidn arequipefia y mas adelante
hacia las zonas altas del departamento del Cusco, donde
se sitlan las provincias de Chumbivilcas y Espinar,
incorporandose después las agrestes regiones del
departamento de Apurimac.

EL BARROCO ANDINO EN APURIMAC
Y CHUMBIVILCAS

Empezaremos nuestro breve analisis por las provincias
altas del departamento de Apurimac, situadas en una region
modelada por cumbres empinadas, valles encajonados y
acantilados que definen una topografia agreste,
contribuyendo al aislamiento secular de la zona. Las
provincias altas ocupan un territorio situado entre el nivel
del cafién del rio Apurimac a 2,500 metros sobre el nivel



del mar y cumbres que superan los 5,500 metros de altura.
En esa region el 95% de la poblacion es indigena quechua
y solamente el restante 5% es mestiza. Los centros poblados
no superan los 3,000 habitantes y una cantidad importante
de personas habita en pequefios asentamientos rurales
esparcidos por los valles estrechos, las laderas de las montafias
y las estancias de la puna, encima de los 4,000 metros sobre
el nivel del mar.

A pesar de las caracteristicas descritas ese territorio
fue ocupado desde los primeros afios de la colonizacion
espafiola, gracias a la feracidad de sus escasas tierras
productivas y a la existencia de filones mineros que la
codicia hacia parecer mas ricos de lo que realmente eran.
Como en otros asentamientos de esa etapa los colonizadores
promovieron la consolidacion de los centros poblados en
los cuales el espacio méas importante era la plaza en donde
se ubicaba la iglesia parroquial. Uno de los ejemplos mas
notables de esas iglesias provinciales de raigambre
renacentista esta situada precisamente en Apurimacy es la
de San Pedro de Andahuaylas, cuya edificacion se empezd
en torno a 1560.

El templo construido con muros de canteria tiene
planta alargada con abside ochavado hacia el interior de
la nave. Conserva su portada principal de extraordinaria
calidad ! concebida con esbeltas columnas jonicas
flanqueando el ingreso, que a su vez esta rematado en el
cuerpo superior por una ventana de ajimez. No menos
interesante es la iglesia del Santisimo Salvador de Antabamba
edificada en torno a 1595 por la orden religiosa de los
Agustinos. En la austeridad de sus paramentos se refleja
el espiritu renacentista que le imprimieron sus constructores
empefiados en la catequesis de las numerosas comunidades
indigenas de la doctrina de Cotabambas, tributarias de la
mita de Huancavelica de cuyos yacimientos se extraia el
azogue o mercurio que se trasladaba hasta Potosi.

Los dos ejemplos mencionados demuestran la existencia
de una arquitectura religiosa de elevado nivel, antes del
advenimiento de los modelos barrocos y sus variantes
andinas. Nos permiten constatar también que las
composiciones con naves alargadas y portadas en la fachada
de pies, se mantuvieron en los dos siglos siguientes.

Representativa de la arquitectura derivada del Barroco
Cusquenio del siglo XVII es la iglesia de San Juan Bautista
de Llac-hua, una de las comunidades del distrito de Haquira,
en la provincia de Cotabambas, que se encuentra a 3,600
metros de altura sobre el nivel del mar. Una fecha moldeada
en una de sus campanas permite saber que en 1778 la iglesia
fue remozada incorporando elementos decorativos del
barroco mestizo. En el caso de la iglesia de la Natividad

9 »

{2
£

Paisaje del departamento de Apurimac en el que se aprecia la cuenca interandina
del rio Apurimac.

existente en el pueblo de Ayrihuanca en la provincia de
Grau es similar, pues se terminé de construir en 1689y a
fines del siglo siguiente se le agregd un arco en la barda
del atrio y columnas pareadas con capiteles corintios en la
portada, los mismos que ponen en evidencia su concepcion
e interpretacion local.

Por accion de la extensa didcesis del obispado cusquefio
se edificd en Apurimac la iglesia de San Miguel de Mamara,
considerada junto con las de Ayaviri, Asillo y Lampa como
precursoras del Barroco Andino que se manifestaria
posteriormente. En Mamara destacan las portadas de piedra
labrada con cuadrifolias, conchas y decoracién en las
cartelas, asemejando un trabajo de filigrana sobre una
superficie plana.

187



Por su calidad y dimensiones destaca la iglesia de San
Pedro de Haquira, situada en la provincia de Cotabambas,
a 3,700 metros sobre el nivel del mar. Edificada con canteria
de piedra caliza es obra del siglo XVI, como lo atestigua su
imponente nave Gnica de 52 metros de largo y su capilla
absidal con arqueria abierta. Una lapida labrada con el afio
1708 da fe de las remodelaciones del siglo XVIII que
introdujeron elementos del Barroco Andino. De esa etapa
es la portada retablo compuesta de tres calles y el mismo
numero de cuerpos, empleando hornacinas y el caracteristico
oculo ovalado rematado con un arco de medio punto. Las
superficies estan cubiertas por una decoracion menuda y

Vista de la iglesia renacentista de Andahuaylas edificada en el siglo XVI. Su portada
manierista se considera como una obra erudita aunque insdlita y anticlasica.

188

fina, con un tratamiento planiforme que es caracteristico
del estilo.

Junto a esos ejemplos tomados del departamento de
Apurimac mencionamos el caso de la iglesia de San Juan
Bautista de Coporaque, perteneciente a otro contexto
geografico situado en la provincia de Espinar en el
departamento del Cusco. La incluimos para mostrar la
nueva perspectiva de distribucion geografica que amplia
los alcances del estilo y porque consideramos gue constituye
uno de los mejores ejemplos en la region.

La localidad de Coporaque se pierde en una fria y
extensa meseta altoandina a 3,915 metros sobre el nivel del
mar, lugar donde existian diseminados antiguos ayllus
indigenas. Desde el siglo XVI1I fue lugar de residencia de
los propietarios de haciendas dedicadas a la explotacién
ganadera y sede de un beaterio de religiosas carmelitas.
Una extensa plaza delimitada por arcos en los accesos es el
centro de la vida comunitaria en la cual la iglesia tiene una
presencia dominante, ocupando una plataforma que sirve
de atrio y cementerio. EI emplazamiento del templo con
uno de sus lados frente a la plaza, el atrio con un podio
almenado y la presencia de un artesonado mudéjar en el
presbiterio confirman que se edificé en la primera mitad
del siglo XVII. Una galeria con arcos abiertos a nivel del
coro alto con frente al espacio de la plaza para servir de
capilla abierta nos remite a las primeras épocas de
evangelizacion.

Las transformaciones y adiciones del siglo XVII11 se
hicieron con posterioridad a la construccion de la torre
gue se levantd aislada de la iglesia en 1702. Esos cambios
se explican por la notoria ingerencia de criollos e indigenas
de abolengo en la actividad de las cofradias religiosas y en
las decisiones para el ornato de los templos.

En la iglesia de Coporaque se introdujeron en ese
periodo reformas significativas, como la portada en el
imafronte, siguiendo una composicion en torno a un vano
rematado por arco de medio punto flanqueado por pilastras
y rematado por un friso. Presenta decoracion geométrica
y motivos religiosos antropomorfos labrados en la piedra.
De mayor importancia es la portada de pies caracterizada
por una exuberante decoracion a base de elementos
geométricos y formas vegetales talladas en la piedra, logrando
un tratamiento ornamental plano que recuerda un pafio

El autor agradece a la Asociacion Apurimac ONLUS por
la utilizacion de las fotografias de su catalogo para la exposicion
realizada en la galeria del Instituto italo Latino Americano en
Roma, en abril del afio 2000.



.
:

o
-

|

Aspecto exterior de la iglesia del Santisimo Salvador de Antabamba construida
a fines del siglo XVI para la evangelizacién de los indigenas.

Iglesia de la Natividad de la Virgen situada en Ayrihuanca, en la provincia de
Grau. Se edificé en 1698 y se le hicieron agregados y modificaciones a mediados
del siglo siguiente.

189



W

T

Iglesia de San Juan Bautista de Llac-hua, una de las comunidades de Haquira

en la provincia de Cotabambas. El imafronte y la torre de piedra se completan

con una nave construida con adobes.

190



Iglesia de San Pedro de Haquira, localidad de la provincia de Cotabambas, que
se edificé a fines del siglo XVI sufriendo cambios y modificaciones en el siglo
XVIII. La portada retablo de la fachada principal destaca por su decoracion

planiforme.




Portada lateral de la iglesia de San Pedro de Haquira que destaca por su ho-
rizontalidad y volumen sobre el paramento liso del templo. Una delicada decoracion
labrada cubre amplios sectores del conjunto.

Iglesia de Santiago Apdstol ubicada en la fraccion de Patahuasi, integrante de
la comunidad de Haquira. Se trata de una concepcion derivada de los modelos
cusquefios de la época del obispo Mollinedo y Angulo, con torre campanario y
planta de cruz latina con cupula sobre el transepto.

192



Portada de acceso de la iglesia de Coporaque, mostrando las pilastras que

flanquean el vano con arco de medio punto, decoradas con motivos geométricos.
-~

Vista de la portada de pies de la iglesia de Coporaque, con decoraciéon mestiza
a base de elementos vegetales estilizados.

193



Frontdn Rectangular A Enjutas Prolongadas
» Remate
Pinaculo i / ; % [
/
mas S Clave de Arco Decorado
 m—— = o o / 7’ <
1% 2
Dovela
LR g
Hornacina v 6/ ¢
Vano en Arco de Medio Punto
S g @ I /@) 7 @ P ' % 2do Cuerpo
Friso / i i
. @ Z & / Cartoneria
Corniza AN 7 ]
Capitel 5
D), 8% g
B 3 Cuentas
Q)Llér;l;aed Ag;;ida Fuste Compuesto 5 Rosca
7
s / ,/ i Hornacina con restos
@ § ‘ % de Pintura Mural
Imposta
Basa ‘@ ¢ ler Cuerpo
L Cornisa -
Friso [ & &
Cornisa k.
Pilastra
, Pedestal con escudo
Zécalo
de Piedra Labrada
| | | ! |
7 ~
/ \\ﬁUmbraJ

Tablero y Tapa Junta s
List6n con Listel

PORTADA DE PIES

Dibujo de la portada de pies decorada con temas vegetales y elementos
geométricos distribuidos en forma homogénea enmarcando el arco de medio
punto flanqueado por columnas. .a

194

NOTA

1 La importancia de la portada de la iglesia de Andahuaylas fue
destacada por el erudito historiador del arte iberoamericano Santiago
Sebastian Lopez, quien la considera una obra inslita por su relacion
compositiva que recurre al principio manierista de la inversion. “El
Arte Iberoamericano del siglo XVI1”, p. 66, en Summa Artis, volumen
XXVIII, Espasa-Calpe S.A. Madrid, 1985.

BIBLIOGRAFIA

Sebastian, Santiago, “El Arte lberoamericano del siglo XVI”. Summa Artis,
Historia General del Arte, Espasa-Calpe S.A., Vol. XXVIII, Madrid,
1985.

De Mesa, J., y Gishert, Teresa, “Arquitectura Andina 1530-1830”. Embajada
de Espafia en Bolivia. Imprenta Don Bosco, La Paz. 1997.

Gutiérrez, Ramon, “Arquitectura y Urbanismo en Iberoamérica”. Manuales
de Arte Catedra, Madrid, Espafia, 1983.

“Arquitectura virreinal en Cuzco y su region”. Editorial Universitaria.
Universidad Nacional San Antonio Abad, Cusco,1987.

San Cristobal, Antonio, “Arquitectura planiforme y textilografica virreinal
de Arequipa”. Universidad Nacional de San Agustin de Arequipa. Facultad
de Arquitectura y Urbanismo,1997.

Mujica Pinilla, Ramén; Duviols, Pierre; Gisbert, Teresa; Samanez
Argumedo, Roberto; Garcia Saiz, Maria Concepcion,“El Barroco Peruano”.
Coleccion Arte y Tesoros del Peru. Banco de Crédito, Lima, Pert, 2002.



ST

R

EL BARROCO MOXENO Y SU APORTE ORIGINAL



Plaza y templo de la reduccion de Exaltacion. Keller, 1876.
Imagenes gentileza del autor.



a experiencia cultural material de las Misiones

Jesuitas de Moxos fue capaz de definir una

espacialidad original, notablemente eficiente desde

una perspectiva productiva, y altamente
motivadora y aleccionadora desde una perspectiva simbdlica y
cultural. El espacio barroco, en su dimension urbana y
arquitectonica, permitio llevar adelante con relativo éxito la
empresa misional, al facilitar tanto el control social como su
entrenamiento religioso. Este trabajo se esfuerza entonces en
mostrar como la dimension productiva del disefio urbano de la
reduccion se articula eficazmente con la dimension simbolica de
la arquitectura, para definir una espacialidad Gnica en la América
espafiola. Para lograr el propésito se parte de una serie de documentos
textuales y gréficos, asi como de algunos ornamentos sobrevivientes.
No se ahonda en aspectos generales de la cultura misional, salvo
aquellos en los que se reconoce una relacion con la cultura material,
urbana y arquitectonica.

INTRODUCCION

Cuando los jesuitas llegaron a la sabanay los bosques
del Beni, a fines del siglo XV1I, se encontraron con pueblos
némadas que vivian de la recoleccion, la caza y la pesca,
pero también con otros, como los Baures, que ya habian
logrado organizarse en sociedades relativamente complejas,
capaces de construir decenas de kildmetros de terraplenes,
canales, centenares de terraplenes residenciales y miles de
hectareas de camellones destinados a la agricultura. Asi,
la imposicion de una organizacion social estructurada,

fundamentada en el respeto a normas de convivencia, no
implicaba una tarea extremadamente dificil.

La Mision de Moxos, fundada y organizada por
sacerdotes jesuitas entre el siglo XVII'y XVIII, se constituyen
en una notable experiencia de modificacidn del habitat
material de las llanuras y los bosques tropicales del corazén
de Sudamérica. Aunque las reducciones de Moxos nunca
pudieron autosostenerse completamente, los jesuitas, junto
a los indigenas, fueron capaces de organizar un aparato
productivo articulado con el resto del Virreinato, que
permitid el sostenimiento de los 35.000 habitantes que en
algin momento poblaron las diferentes reducciones.

Moxos, ademas de requerir permanentemente el apoyo
de la Provincia Peruana y contribuciones reales, demandé
el establecimiento de una red de estancias y fincas, cuya
produccion y rentas suplia el déficit. Algo particular en el
caso de Moxos es que las estancias que apoyaban
econdémicamente su sostenimiento no se encontraban
dentro de su area de influencia, sino a centenares de
kilémetros, en los valles de Cochabamba y Chuquisaca, e
inclusive en el Bajo Perd, e incluso pertenecian,
jurisdiccionalmente, a otras misiones.

La estructuracion del entorno urbano necesario para
llevar adelante la experiencia cultural jesuita estuvo definido
tanto por una estética barroca en su composicion espacial
urbanistica, como por un criterio productivo de organizacién
del espacio, que convirtid a cada reduccién en un gran
establecimiento industrial y agropecuario, y en un centro
de propagacién de la fé cristiana. La insercion de la impronta
indigena en la estética y el espiritu barroco importado por

197



los sacerdotes jesuitas definié un proceso de “mestizaje
espacial” cuyos resultados materiales contribuyeron a la
definicion de una espacialidad misional simultdneamente
“productiva” y “simbdlica”, que presenta diferencias
importantes con otras experiencias misionales jesuitas.

A pesar de que la mayor parte de las construcciones
originales ha desaparecido, y que el trazado urbano ha sido
reemplazado, se cuenta con una serie de documentos
textuales y gréaficos, asi como de algunos ornamentos que
lograron sobrevivir a la expulsion de los jesuitas y las
intervenciones posteriores. Se cuenta con varias referencias
para identificar con relativa precision las caracteristicas
tecnoldgicas, funcionales y morfoldgicas del urbanismo y
la arquitectura mojefia. Primero, estan los testimonios
textuales que dejaron los padres Equiluz, Altamirano, Eder
y otros, tanto en el siglo XVII como en el siglo XVIII.
También estan los informes de los gobernadores y las
descripciones de viajeros como el francés Alcide D™ Orbigny.
Estos documentos han sido exhaustivamente analizados
por historiadores como Gabriel René Moreno, José Chévez
Suarez y Manuel Limpias Saucedo, quienes obtuvieron sus
propias conclusiones y las describen. Luego estan los
documentos graficos, fundamentales pues precisan los
detalles y caracteres que la descripcion textual no puede
expresar. Entre ellos se destacan los grabados de D™ Orbigny
(1832), uno de los cuales nos muestra con notable precision
la estructura urbana y elementos constituyentes de la Misién
de Concepcion de Baures, el que permite reconocer las
caracteristicas productivas del espacio construido. También
son importantes, mas que todo para una reconstruccion
arquitectonica, las acuarelas de Melchor Maria Mercado
(1859), y los grabados de Gibbon (Trinidad, 1852) y Keller
(Exaltacion, 1874). La fotografia del templo de Trinidad en
el Album del Centenario (1925) y los dibujos de Jorge
Coimbra (1945) del campanario de Magdalena también
ofrecen una rarisima oportunidad de apreciar las cualidades
de la arquitectura misional mojefia, antes de su lamentable
desaparicion. Las més recientes fotografias de Rogers Becerra
y Antonio Carvalho, de ornamentos y restos de columnas,
son también valiosamente informativas.

Es licito reconocer como referencias importantes para
el analisis, los templos construidos posteriormente a la
expulsion de los jesuitas en 1767. Estos generalmente
imitaban a los preexistentes, en un proceso similar al
reconocido en Chiquitos (caso de Santa Ana) y deben
reconocerse como parte de la misma categoria de analisis.
Al respecto, es bueno sefialar que aungue buena parte de
los templos dibujados por Mercado eran post-jesuiticos,
debido al traslado de algunos pueblos y la fundacion de

198

nuevos, el espiritu barroco se mantuvo vigente en Moxos
hasta bien entrado el siglo X1X, tal como lo sefialan varios
investigadores.2

Por su estrecha relacion historica, y por su
contemporaneidad, también son referentes importantes
para comprender la arquitectura misional mojefia los
contemporaneos templos madereros de Chiquitos, seis de
los cuales se salvaron de la destruccion definitiva al ser
restaurados y reconstruidos por el desaparecido Hans Roth
desde 1972 hasta 1999, en una labor que tuvo mucho del
sabor misional original .3

Finalmente, como resabio de un pasado de esplendor,
estan los pulpitos, ornamentos y restos de columnas y vigas
que todavia existen en Moxos y algunos museos del pais y
el exterior. Estos remanentes materiales demuestran sin
lugar a ninguna duda que en la regién existieron artistas
y artesanos de excepcional calidad, tanto maestros europeos
como aprendices indigenas, y gracias a ello el barroco se
manifestd con toda su exhuberancia en las grandes llanuras
benianas.

MARCO HISTORICO

Es necesario puntualizar la independencia de la Mision
de Moxos de la de Chiquitos, con la que regularmente se
menciona en la bibliografia misional, tanto nacional como
continental. De hecho, dentro del marco de la experiencia
jesuitica en América, Moxos y Chiquitos presentan algunos
elementos comunes, pero también importantes diferencias.
Entre sus diferencias mas notables estd el hecho que,
mientras las misiones de Moxos surgen bajo el impulso del
Provincial de la Orden en Lima, las de Chiquitos lo hacen
bajo el impulso del Provincial del Paraguay pero mas
especificamente del Colegio de Tarija, bajo el control de
Cordoba.5

Aunque dependian administrativamente de dos
provincias jesuitas ubicadas en ambos extremos del
continente, ambas se relacionaban con el mundo a través
de Santa Cruz de la Sierra, de cuya gobernacién hacian
parte. En este sentido, Santa Cruz se convirtié en el Unico
y obligado punto de contacto entre dos de las mayores
provincias jesuiticas de Sudamérica. Es licito suponer que
en varias ocasiones, los misioneros que pasaban de viaje
hacia o desde las misiones debieron coincidir en el colegio
gue la Orden tenia en la ciudad.® Ello permite inferir un
grado de interrelacion e intercambio de experiencias entre
ambas, mas alla de las pocas situaciones mencionadas en
las comunicaciones oficiales. Al respecto, vale la pena



mencionar que desde la fundacion de las primeras
reducciones, realizadas en Moxos por los padres Marban,
Barace y Castillo, y en Chiquitos por los padres Arce y
Rivas, hasta la expulsion de la Orden en 1767, la relacion
con Santa Cruz de la Sierra fue compleja y contradictoria:
mientras los crucefios representaban una amenaza constante
para la libertad de los indigenas, eran éstos quienes
defendian a las mismas de los avances de los bandeirantes
paulistas y “mineiros”. En este marco, los avances maloqueros
de los crucefios motivaban a los indigenas a adscribirse a
las reducciones, facilitando la labor de los misioneros.
Respondiendo al proverbial pragmatismo jesuita, la Orden
respondi6 con inusitada tolerancia ante los crucefios, lo
que se manifesto en la falta de reclamos o denuncias ante
las autoridades virreinales, tal como lo sefiala Garcia Recio.”
Aunque ambas estaban protegidas por los mismos decretos
reales y se regian bajo los mismos criterios y modelos
administrativos, la autonomia de cada region permitio el
surgimiento de algunas diferencias, dentro de un marco
comun estructural. Por ejemplo, aunque las misiones de
Moxos y Chiquitos, junto a las del Paraguay, presentan
experiencias urbanisticas y arquitecténicas con varios
elementos comunes, existen algunas diferencias entre ellas.
Urbanisticamente, todas ellas descartan la cuadricula como
alternativa de disefio urbano y mas bien aplican un modelo
alternativo, de caracteristicas propias, pero con matices
diferentes en cada region. Arquitectonicamente ocurre lo
mismo, adoptando al principio en todas ellas la misma
tipologia maderera, pero ganando detalles diferenciadores
en el proceso, respetando las peculiaridades de cada region.

Una de las diferencias marcadas entre Moxos y
Chiquitos tiene que ver con los resultados de su economia.
Mientras Chiquitos logré autosostenerse en buena medida,
las misiones de Moxos aparentemente sélo lograron una
relativa subsistencia alimentaria. Block es contundente
cuando indica que:®

“...a pesar de sus esfuerzos impresionantes, nunca pudieron
cubrir los gastos con su propio trabajo. Los utensilios de
metal... y los bienes suntuarios dedicados a fines religiosos
exigian grandes erogaciones de dinero... Sélo con la
combinacion de los aportes de la Corona y las inversiones
en la economia civil lograron los jesuitas hacer florecer las
reducciones de Mojos... La empresa de Mojos demostrd ser
cara desde sus comienzos...”

Para sostener a Moxos, la Provincia Peruana de la
Orden Jesuita tuvo que valerse de al menos cuatro fuentes
de ingresos diferentes: el aporte de la propia administracion

central de la Provincia, las contribuciones reales que
abarcaban donativos especificos y estipendios anuales por
cada sacerdote, las donaciones que incluian limosnas y
legados de bienhechores del Alto y el Bajo Perd, y la renta
anual de capitales invertidos. Estos Ultimos provenian tanto
de las rentas generadas por una serie de estancias y fincas
situadas en los valles de Chuquisaca y Cochabamba, y en
la costa peruana, como de las exportaciones de los productos
generados en las mismas reducciones mojefias, las que
también contaban con sus propias fincas.® Asimismo, sus
sostenimiento no hubiera sido posible sin la notable
habilidad financiera de la Orden, la que permitié, con una
flexibilidad pragmatica notable, transferencias monetarias
y de bienes, asi como préstamos a terratenientes utilizando
los fondos que la Corona les entregaba. Parte fundamental
de las estrategias financieras empleadas por los jesuitas la
constituia la adquisicién y administracion de
establecimientos agricolas y ganaderos, los que se mantenian
bajo su propiedad en tanto produjeran rentabilidad, y se
vendian apenas mostraban su inviabilidad.0

La documentacion existente indica que las Misiones
de Moxos eran sostenidas en buena medida por la rentas
generadas por la produccion de una red de estancias
ubicadas en los valles orientales de Chuquisaca, al norte
de Santa Cruz de la Sierra, en la zona del valle de Pojo en
Cochabamba y otras situadas en la costa peruana. Algunos
de estos establecimientos fueron donados a la Orden, o
fueron adquiridos por la administracion provincial.lt En
algunos casos, es posible que hayan quedado bajo custodia
jesuita si el propietario no pudo cubrir la deuda contraida,
pero tal situacion, dificilmente podia quedar documentada,
Yy en es0s casos se presenta legalmente como una donacién.
La administracién provincial adquirié dos estancias en el
valle de Pojo, cerca de Cochabamba, destinadas a producir
vino, cereales y ganado, para las reducciones. Estas eran
Challwani y La Habana. Los datos sobre la produccién de
éstas no son claros, pues mientras se indicd que producian
pérdidas a mediados del Siglo XV111, se estimé que rentaban
30.000 pesos anuales al momento de la expulsion, en 1767.
En algin momento Challwani pas6 a propiedad del
gobernador de Moxos, Ledn Fernandez de Velasco, quien
las declar6 con un valor de 54.000 pesos y contaba con 80
esclavos negros.12

En la zona oriental de Chuquisaca, y en las
proximidades de Mizque, los jesuitas administraban varias
fincas menores: Palca, San Nicolas de Umiriqui, Jesus y
Maria, Pampas del Tigre y Cuesta Negra. Segiin Barnadas,
las tres dltimas eran administradas por el jesuita Karl

199



Hirschko, y aunque “nunca rindieron grandes sumas de
dinero a las misiones,... incrementaron sus contribuciones
proveyendo de vino y cereales...”13 Ellas fueron donadas
por los herederos de Melchor de Rodas al Colegio de La
Plata. En 1662, el Colegio la vendio a Jer6nimo de Soria,
pero la viuda, Maria de Cuéllar, la cedio otra vez al afio
siguiente. 4

Las estancias de la costa norte peruana fueron mas
productivas. Ellas pertenecian al Colegio Maximo de San
Pablo de Limay producian 2.439 pesos anuales al momento
de la expulsion. Las haciendas azucareras de San Jacinto
y San Antonio de Mutakachi, constituyen un buen ejemplo
de inversion rentable de la Compafiia, ya que fueron
adquiridas a bajo precio en 1709, ante el endeudamiento
de sus propietarios originales. Block puntualiza la especial
relacion entre el Colegio de Lima y las reducciones de
Moxos, al aportar el Colegio con capitales y personal
administrativo. San Jacinto poseia 81 hectareas de cultivo,
dos molinos, un complejo de refinacion y 101 esclavos,
mientras que San Antonio de Mutakachi poseia 13 hectareas,
dos molinos y solamente 24 esclavos. Desde 1710, las
inversiones se concentraron en ésta Ultima, que empez6 a
producir vino en 1713 y para 1720 ya contaba con sus
“propios talleres de alfareria para la fabricacién de botijas
y botellas”.’> En 1725 se adquiri6 la estancia Huaura
(Wawra), y en 1739 se adquirio el “gran vifiedo” de Umay,
en el valle Pisco, a un costo de 80.000 pesos, de los cuales
se pagaron al contado 5.403 pesos. Las reducciones de
Moxos habrian de pagar el resto al Colegio de San Pablo,
de su produccion, en una demostracion mas de su
impresionante flexibilidad financiera, que generé para
Moxos, solamente en 1748, la impresionante suma de 11.188
pesos de 8 reales de beneficios e intereses.1® EI coémo
justificar semejante escala de apoyo econdémico a una region
marginal de la Provincia se puede entender desde la
perspectiva estratégica, tanto de la Corona espafiola como
de la misma Orden Jesuita, de proteger las fronteras de su
territorio, asegurando su control en términos de conversion
y de produccion, tal como lo sefiala certeramente David
Block.%”

Los establecimientos agricolas y ganaderos de la Orden
durante la colonia eran generalmente administrados por
un sacerdote que actuaba como administrador. Si la hacienda
se ubicaban en las proximidades de las reducciones, éste
era apoyado por un indigena con el cargo de Alcalde de
Hacienda, y los trabajadores eran igualmente indigenas.
Por otro lado, los establecimientos ubicados fuera del area
de las reducciones, como las mencionadas previamente,

200

podian contar con hasta dos sacerdotes y la mano de obra
estaba constituida por esclavos negros. Vale la pena destacar
gue, al momento de su expulsion, la Orden Jesuita era la
mayor propietaria de esclavos negros de todas las colonias
espafiolas, con mas de 7.000 de ellos bajo su control.18

Las reducciones mojefias exportaban buena parte de
su produccidn, aprovechando por un lado la red de colegios
jesuiticos, que le permitia colocar sus productos en Charcas,
Potosi, La Paz y el Cusco; y por otro lado, estableciendo su
propia red de distribucion de productos en Santa Cruz de
la Sierray Cochabamba. Los productos de exportacién mas
comunes de las reducciones de Moxos eran el azUcar y
alcohol de cafia, el algoddn y telas, cacao, sebo, miel y arroz.
Entre las manufacturas que se exportaban se encuentra
muebles, instrumentos musicales, tejidos litlrgicos y
productos de cuero. A cambio, importaban toda clase de
adornos litdrgicos y diferentes herramientas de hierro,
papel, vestimenta para los religiosos, espejos, vidrio, vino
y tabaco.1®

Los jesuitas establecieron en cada pueblo talleres de
carpinteria, telares y sastreria, curtiduria y zapateria, trapiches,
fundicién y herreria. Al mismo tiempo, ya sea en las
proximidades de la reduccion o en los puertos fluviales de
embarque, poseian diferentes plantaciones: cafiaverales,
cacaotales, algodonales, arrozales, maizales y cafetales, y
contaban con ranchos en donde criaban ganado vacuno y
caballar. Cada pueblo tenia su propio aserradero y matadero.
Igualmente, contaban con su propia flotilla de carga fluvial.
René Moreno indica que “...puede calcularse en 60 barcos
0 canoas la dotacién media de cada pueblo para el debido
trajin de las chacras, conduccién de productos de receptoria
y transportes personales de unos a otros pueblos...”20

El aparato productivo de las misiones se sustentaba
en una organizacion interna excepcionalmente organizada.
Cada reduccion, que podia tener hasta 3.000 habitantes,
era dirigida por dos jesuitas aunque muchas veces solamente
uno estaba a cargo. Los sacerdotes eran apoyados por una
serie de lideres indigenas comandados por el cacique mayor
de la parcialidad original. Un alférez y dos tenientes apoyaban
a éste, ademas de los dos alcaldes de familia y los dos de
pueblo. Estos ocho formaban el Cabildo, y eran nombrados
cada 1 de enero... El pueblo se dividia en parcialidades y
cada una de éstas era dirigida por un capitan y su segundo.
Habia también alcaldes para cada uno de los gremios de
tejedores, herreros, carpinteros y constructores, y también
para cada estancia productiva, muchas de ellas en las
proximidades del pueblo y a orillas de los puertos principales.
Las mujeres y los jévenes menores de 17 afios también eran
liderados por un alcalde especial.2



e

Plaza y templo de la reduccién de Trinidad. Gardner Gibbon, 1852.

Toda esa estructura conformaba un sistema de jerarquias
suficiente para asegurar una ordenada y sistematica vida
cotidiana, a la vez que permitia una actividad productiva
sin contratiempos. El urbanismo que definia los espacios
colectivos de las misiones, ademas de establecer las jerarquias
simbdlico-religiosas necesarias para mantener al indigena
consciente de la presencia divina, también contribuia al
orden interno y a la produccion de bienes y productos. La
combinacion del orden jerarquizado propio del barroco
europeo encajo perfectamente con la intencionalidad
productiva de los jesuitas, conscientes de que la labor
evangelizadora que realizaban necesitaba de una estructura
economica capaz de sostenerla a largo plazo.

URBANISMO PRODUCTIVO

La Orden de la Compafiia de Jesus fund6 en Moxos
un total de 25 pueblos, pero en el momento de la expulsion
s6lo quedaban 17, algunos de los cuales desaparecerian

posteriormente (San Martin, San Nicolas y Santa Rosa),
otros se trasladarian a nuevos sitios (Loreto, San Ignacio,
San Joaquin, entre ellos), abandonando el sitio original,
y otros nuevos se fundarian siguiendo el modelo misional
jesuitico (San Ramon).22

La estructura urbana de una mision de Moxos estaba
originalmente conformada por el conjunto arquitecténico
principal, la plazay los cuarteles o residencia de los indigenas.
En primera instancia, se aprecia que su ordenamiento
responde a un criterio de ocupacién centrado en el templo,
en la Casa de Dios, como elemento articulador de todo el
conjunto y corazon espiritual de la comunidad.? La plaza
abierta es fisicamente el centro de la mision, con la cruz
marcando dramaticamente el predominio de la iglesia sobre
el terreno, y su generosa amplitud contribuye a destacar la
presencia del templo, el que acta como verdadero nucleo
material y espiritual de la comunidad. La definicion del
espacio de la plaza, definida lateralmente por los cuarteles
y posiblemente por las escuelas, contribuye a realzar la

201



presencia del conjunto religioso de uno de sus lados. La
escenogréafica centralidad del templo y la valoracion que
hace de €l la plaza, junto a las posas y la cruz, intenta
remarcar simbolicamente la presencia de Dios en la Mision.
Es basicamente, un urbanismao cristiano, pero también, un
urbanismo orientado para la produccion.

No es de extrafiar entonces, el impacto que causaba
en el visitante semejante articulacion de espacios y
volumenes, habilmente ordenados para recordar en todo
momento el por qué y el para qué de toda manifestacion
de vida. Es elocuente el viajero francés cuando dice “...La
extension, la distribucion de las casas y sobre todo la plaza...
me dieron ocasion para admirar una vez més los trabajos
extraordinarios de los jesuitas en esas regiones...” y
posteriormente indica que “...La Plaza, bastante grande,
esta dotada de capillas en sus cuatro esquinas y ocupa su
centro una cruz adornada con hermosas palmeras cucich.
Esta rodeada por numerosas casas de indios, bien alineadas
y ubicadas de manera que favorezcan la libre circulacion
del aire. Todo respira grandeza y orden en esta mision...”24

Contribuyd a la aceptacidn indigena de la propuesta
misional el hecho que la plaza no era una exclusividad
espafiola. Los cronistas comentan que los poblados indigenas
de las zonas bajas contaban con un gran espacio en el
centro de sus comunidades, cerca de la cual estaba el
bebedero o casa de los hombres. Por lo tanto, el espacio
de la plaza o atrio del templo misional no le era por completo
ajeno al indigena, como tampoco las calles rectas o avenidas,
pues muchos poblados indigenas también contaban con
ellos antes de su contacto con los europeos.?s

La insercidn del espiritu barroco en la experiencia
misional en la amazonia boliviana era inevitable, a pesar
del caracter marginal de las reducciones en la selva y las
pampas al norte y este de Santa Cruz de la Sierra, por dos
razones fundamentales. Primero, debido a que los sacerdotes
jesuitas, principales protagonistas del proceso, se habian
educado en las ciudades y monasterios de la Contrarreforma,
proceso en el cual la Orden de Loyola era protagonista de
primer orden; por lo tanto, no es de extrafiar que sus
esfuerzos de catequizacion estuvieran marcados por los
ideales estéticos, teoldgicos y sociales que marcan a la
sociedad barroca en la peninsula y el resto de Europa. En
segundo lugar, el interés jesuita en desarrollar un proyecto
social y econémico sostenible a largo plazo, en un marco
humano ingenuo al que se veia necesario controlar en todas
las facetas de su vida para lograr su salvacién, no podia
encontrar mejor modelo espacial a implementar que el
barroco.

202

De esa manera, la experiencia misional implico la
“construccién” de una sociedad barroca en pleno corazén
del continente, demarcando moral y materialmente las
jerarquias y limites necesarios para lograr el éxito de una
empresa catequizadora sostenible. Para el misionero jesuita,
este proceso de reproduccion de su propia sociedad
(“mejorada”, en el sentido del acatamiento del orden)
implico la adopcion —a veces forzada— de una serie de
adaptaciones, en donde se reconoce algunos aportes
indigenas y geogréaficos. Sin embargo, ese esfuerzo
catequizador y productivo implicaba como resultado que
las naciones indigenas reducidas reemplacen para siempre
sus dioses y creencias, sus costumbres de alimentacién y
vestimenta, su moral y su ética, su vivienda, su masica, su
organizacion social, sus mecanismos de sobrevivencia, sus
suefios y hasta sus miedos. El sacerdote jesuita piensa y
actia en base a una ética que justifica la imposicion a todo
el espacio de una estética que controle la totalidad del
espacio, y genera entonces una espacialidad que favorece
los controles sociales necesarios para asegurar una actividad
productiva.

Pero el proyecto jesuitico no se limitaba a la propagacion
de la fe. El barroco impuesto en las pampas y selvas
amazonicas tiene como proposito contribuir a la capacidad
productiva de los reducidos, como Unica manera de sostener
econdmicamente su “salvacion”. Asi, la reduccion, concebida
como una fabrica de almas, salvadora de hombres, se
entiende también como un gran establecimiento industrial.
El pragmatismo jesuita es capaz entonces, de construir un
espacio doblemente productivo, espiritual vy
econdmicamente, otorgando una dimension integradora
de la vida, desconocida hasta entonces en la América
espafiola. En ese marco, no seria aventurado sefialar a las
reducciones jesuitas como las primeras ciudades industriales
de América, y probablemente, del mundo.

Estructura urbana productiva

El plano levantado por D~ Orbigny en Concepcién de
Moxos es ilustrativo al respecto del sentido productivo de
las reducciones mojefias. De hecho, en ese gréfico se
evidencia el criterio productivo que complementaba al
sentido barroco del espacio. Dejando de lado la orientacion
tradicional este-oeste del templo, los misioneros adoptaron
en Concepcidn un criterio mas eficiente, desde la perspectiva
productiva. Construyeron los espacios religiosos paralelos
a la zona pantanosa del noreste y levantaron los cuarteles



PLAN DU VILLAGE -

DE CONCEPCION

MISSION DE

Renvo1.

§ a ji’y re
X b Cowr
X c Atehers
3 d Atedirs
e Chapelles

MOXO S

ﬂuzmp de Ce 94{9'7 et Cotornneers

Champ de Cinnes,a. Sucre

ez '

| o At e Barapizry,
L"“U¢..°O‘l.0'ﬂc&
NOSYSN SENNDNW/N
SYNNY SINNYSYNNE
SENNYNSSNNNNNSENN
Gy o Cucaotis | QRN =N FENSNENE o ol
e
\ \ > BN X 1 \ :
gESY - UDpEOBENOD
& _ SEN ¢ i § =
Zﬂl’wm — %Mﬁg- INNNNSSSNS Do ~ E
/{/F/Zahwzé o N SIRENN R —==
| y ¥ o9

o 40 B0 120 160 x0@7: T—

I
| ‘
Jar L

- ey o PRI

-
7 oo Metroar

\
N
'
.

\
)

Plano de Concepcién de Moxos, Alcides D’Orbigny, ¢.1832.

residenciales en forma asimétrica, haciéndolos coincidir
con las plantaciones de algoddn, cacao, café, cafia de azUcar,
maiz y arroz.

En el plano se observa también una red de caminos
de acceso a las plantaciones, asi como las divisiones claras
de las diferentes parcelas productivas. Se cuenta mas de
una decena de edificaciones con fines aparentes de apoyo
a las actividades productivas, una vez que no se articulan
espacialmente con los cuarteles residenciales. Una de ellas
se encuentra en el puente sobre el Rio Negro, otras cerca
o dentro de los cafetales y cafiaverales, otras cerca del
algodonal oeste. Es interesante la alameda de palmeras que

es rematada en otra edificacion, en el sector sudoeste.
Cinco jardines o chacras menores, bien delimitadas, se
levantan en diferentes sectores.

En Concepcion, la simetria ha sido sacrificada para
favorecer la proximidad de los habitantes con la zona
productiva. Esta aplicacion del eficientismo productivo,
que modifica el esquema ideal de urbanizacién jesuita
como el implementado en la Mision de Chiquitos, puede
entenderse perfectamente como una expresion pragmatica
del sentido productivo de la Orden, capaz de modificar —o
complementar— el modelo urbanistico preestablecido, con
tal de favorecer un desplazamiento eficiente de los indigenas

203



en el interior de la reduccion, lo que incrementa su
productividad. De esta manera, la reduccién adquiere un
sentido muy proximo a las estancias productivas que la
compariia tenia en la region de Cordoba, con la diferencia
de que en este caso no eran esclavos negros los que realizaban
las tareas de plantio y cosecha, sino moxefios, baures,
itonamas y otros.

Como se indic6 previamente, cada reduccion se
estructuraba urbanisticamente en base al conjunto
arquitectdnico principal (a describirse posteriormente), la
plaza y los cuarteles. En este sentido, la experiencia
urbanistica de Moxos es muy similar a Chiquitos y Paraguay,
pero existen diferencias evidentes, las que se discutiran a
continuacion.

Plaza con cruces y posas

La plaza era el corazén de la reduccion, dominada por
la presencia imponente de la iglesia, el colegio, el campanario
y las escuelas de letras y de musica. Eder remarca que “en
el centro de la reduccidn estaba la plaza, perfectamente
cuadrada, midiendo cada lado ciento sesenta pasos”.28 En
ella se desarrollaban todas las actividades mas significativas:
procesiones, semana santa, rogativas, velorios, bienvenidas
y festejos de indole religiosa. Actlia, de hecho, como un
gran atrio.

Dando mas detalles, contintia Eder indicando que
“En cada esquina de la plaza hay una cruz muy grande con
capillas para la celebracidn de las procesiones... En el centro
de la plaza habia también una cruz, mayor que las demas,
protegida por una reja y rodeada de arboles debidamente
distribuidos...?” La cruz central, como en el caso de San
Ignacio de Moxos, podia estar “llena de incrustaciones del
brillante nacar de las conchillas de agua dulce” como indica
D~ Orbigny, levantada sobre un podio y rodeada de una
varanda de madera como nos la dibuja Mercado en San
Joaquin, San José y la misma Concepcidn, y cerca de ella,
cuatro palmeras plantadas en cruz.

Las posas son una tipologia arquitectonica propiamente
americana, tal como ya lo han abundantemente explicado
Mesa, Gisbert, Gutiérrez y otros investigadores.2® Ellas
contribuian a enriquecer el ceremonial a escala urbana,
preservando el estrecho y milenario vinculo entre el nativo
y la naturaleza, en donde hasta la llegada de los
conquistadores moraban sus dioses.

Al parecer las posas existieron en todas las reducciones
de la Mision de Moxos —no asi en Chiquitos— una vez que

204

no solamente Eder da testimonio de ellas, sino también
Verdugo en 1760.2° El conjunto “ideal” de cuatro posas de
Concepcion, una en cada esquina de la plaza, es dibujada
por D~ Orbigny con relativa precision y las ubica en la
planta general de la misién. Se trataba de simples
construcciones a dos aguas con el mojinete enfrentado a
la plaza, estableciendo una especie de ochave a la misma.
Se las reconoce como elementos puntuadores del espacio
y por ello, su rol en la conformacion del espacio barroco
misional es digno de destacar. La presencia de las posas en
Moxos, y posiblemente en Chiquitos, se entiende como
una extension de la tradicion andina de iglesias con atrio
y posas, y deben verse, por lo tanto, como consecuencia de
la permanente relacion de los misioneros con Charcas y
Lima.

Cuarteles residenciales

Los cuarteles eran viviendas colectivas, en donde varias
familias vivian separadas por muros divisorios transversales
dentro de un solo modulo. Estas viviendas comunitarias
les eran muy familiares a los indigenas, y es posible que los
misioneros hayan adoptado la tipologia por esa razén.
Contaban con corredores exteriores en ambos lados y eran
siempre de una sola planta, todas levantadas un palmo
sobre el nivel del terreno. Se construian de la misma manera
que los templos, aunque su cubierta no necesariamente
era de teja, siendo en la mayor parte de los casos, de hojas
trenzadas de la palma predominante en la zona. Se utilizaba
también el tronco desbastado de la palma negra, colocado
a modo de capa y canal. Eder informa que las casas eran
de tabique y a veces de adobe e indica también que “cada
casa mide diez varas de altura, veinticuatro de largo y trece
de ancho, de manera que el espacio destinado a la vivienda
era de ocho varas, siendo el corredor que rodea la casa de
dos varas y media de anchura...”30 EI nimero de cuarteles
variaba de una mision a otra, pudiendo aproximarse al
centenar en las reducciones de mayor poblacion.3!

Un aspecto importante de destacar, por el impacto
escenografico que debia causar, es el uso del color en el
pintado de las casas y el templo. Eder indica que las casas
“se blanqueaban por dentro y por fuera; no con cal, sino
con una tierra blanquisima igual o mejor que aquella. La
base de las paredes, los dinteles de las puertas y ventanas
se pintaban con tierras de diferentes colores jaspeados, con
bastante gusto...”32



ARQUITECTURA COMO PROMOTORA DE LA FE

Cuando el misionero emprende la tarea de construir
los templos, lo hace a partir “de su propia imaginacion”.33
No tuvo otra alternativa que trasladar su experiencia
cultural espacial a la mision, simultaneamente adaptandose
e imponiéndose, pero también, permitiendo la integracion
del indigena en el proceso. Para ello, “...necesario les fue
hacerse Arquitectos para fabricar templos, ... y ensefiar a
los indios el oficio de carpinteros, el uso de las herramientas
y proporcion del edificio en todas sus partes”.34 No
pudiendo ejecutar la tarea solo, estuvo obligado a entrenar
al indigena en todo lo concerniente al proceso de
construccion, permitiendo entonces, que éste participe
activamente en el proceso, aportando su propia experiencia
constructiva.

Precisamente por lo elemental de su formacién
arquitectonica, la repeticion era la opcion mas facil para
el misionero y en este marco, no se podia esperar soluciones
arquitectonicas demasiado diferentes a las que él mismo
habia experimentado, que eran precisamente la de los
espacios barrocos europeos, ademas de aquellos templos
que habia visitado durante su viaje desde Lima y por
supuesto, los dos precarios templos de Santa Cruz de la
Sierra. Al respecto, cada vez mas resalta la posibilidad de
que éstos ultimos, la Catedral y el templo de La Merced,
hayan sido parte dindmica del proceso de definicion de la
arquitectura maderera misional en Moxos y Chiquitos.

Como en todo proceso complejo y en donde participa
gran cantidad de actores, en Moxos resultd inevitable la
introduccion de elementos no europeos, aportados por el
indigena a través del tiempo, y también aportados por el
propio misionero, una vez que resulté influenciado por el
entorno en el cual se desenvolvia. El “mestizaje” que sufre
el barroco europeo al reproducirse en la mision afectd tanto
la seleccion de alternativas, como los procesos y los
resultados, tanto lo cultural como lo religioso, tanto lo
humano cuanto lo social, lo arquitecténico y lo urbano.

Los indigenas contribuyeron decisivamente no
solamente en la construccion de los templos, sino también
en el tallado de las esculturas y relieves, en la fabricacion
de los muebles, las telas, seguramente mas alla del simple
aporte manual. En este sentido, al referirse al pulpito de
San Ignacio, Altamirano indica que es “...muy airoso y
entallado; y se conoce lo habil de la gente, pues todo es
obrado por manos mismas de los indios...” y esto lo dice
a principios del siglo XVII1I, cuando todavia las misiones
habrian de funcionar por mas de medio siglo.35 Tampoco
hay que olvidar que los indigenas administraban, hasta la

llegada de los espafioles y los misioneros, una compleja y
variada mitologia, que hasta entonces habia encontrado
en la ceramica una expresividad morfoldgica original. Esta
habilidad ya desarrollada colectivamente, sin duda debi6
canalizarse después de la catequizacion, en la ornamentacion
de los templos.

Es posible reconocer y apreciar la originalidad de las
caracteristicas arquitectonicas y urbanisticas del espacio
barroco en las Misiones de Moxos, tanto en su fase jesuitica
como en su fase post-jesuitica, antes de la descaracterizacion
urbana que implico la aplicacion del damero, y la
desaparicion paulatina de todos los templos, demolidos y
reemplazados por obras modernas que poco se relacionan
con el modelo original. Coincidiendo con otras experiencias
jesuitas hispanoamericanas, el conjunto arquitectonico
principal estaba conformado por el templo, el colegio o
casa de los misioneros, y el campanario o torre.

El templo pseudoperiptero de atrio profundo

En general el templo de cualquier reduccion de Moxos
es una estructura maderera pseudoperiptera, con atrio
sexastilo a veces profundo, cubriendo una gran nave de
tipo saldn, construida con muros de adobe y techumbre
sostenida por pies derechos interiores, cubierta por troncos
de palma o teja. La repeticion permite inferir que estos
templos presentaban planta renacentista con presbiterio
de angulo recto. En este aspecto planimétrico, en toda
América el barroco aparentemente encontré dificultades
insalvables para incorporar la espacialidad dinamica y
compleja que implican los muros curvilineos, las bovedas
ovoidales y las transparencias fenomenales profundas que
caracterizan al barroco europeo. De todas maneras, y a
pesar de la rigidez muraria, los espacios interiores
presentaban una riqueza expresiva esencialmente barroca
gracias a la exhuberancia de la ornamentacion arquitectonica
(retablos y altares) y estatuaria, la riqueza policroma de los
revestimientos y la policromia dominante.3¢ A pesar de
que la planta de los templos de Moxos es una solucion
importada directamente, ésta sufrio modificaciones
regionales, mayores que las reconocidas en la region andina,
en donde se aplico literalmente.

Sistema constructivo maderero
El aporte original mojefio se reconoce primero en lo

concerniente al proceso constructivo, el sistema estructural,
la tecnologia y los materiales de construccion empleados.

205



Todo ello se resume en un sistema estructural maderero y
no en el sistema de muro portante, de adobe o piedra, que
se aplica en la region andina. Al contrario de la zona andina,
en donde la cubierta se constituye una de las Ultimas fases
del proceso constructivo, en Moxos el proceso implica
levantar la estructura de columnas madereras primero,
cubrir la techumbre inmediatamente después, y sélo
entonces se procede a la construccion de los muros,
definicion de vanos y enlosado del piso.

De hecho, los sacerdotes levantaron sus templos
siguiendo el mismo procedimiento constructivo que los
indigenas aplicaban en la construccién de sus chozas
originales. En una carta de 1747, el padre José Gardiel
explica el mismo:

“Todos estos edificios se hacen de diversos modos que
en Europa, porgue primero se hace el tejado, y después las
paredes. Clavanse en tierra grandes troncos de madera,
labrados a azuela. Encima de ellos se ponen los tirantes y
soleras; y encima de éstas las tijeras, llaves, latas y tejado;
y después se ponen los cimientos de piedra, y 2 6 3 palmas
hasta encima de la tierra y de ahi arriba es la pared de
adobes, quedando los troncos o pilares, que aqui llaman
horcones, en el centro de la pared, cargando todo el tejado
sobre ellos y nada sobre la pared. Esto se hace por no
haberse hallado cal en todo este territorio... Hacense en
las naves de enmedio y en donde ha de ser la pared, unos
hoyos de 9 pies de profundo y 12 ¢ 14 de circulo. Enl6sanse
bien, y con méaquinas de arquitectura meten dentro los
horcones labrados ya en forma de columnas, o cuadrados
para después aforrarlos con tablas de cedro pintadas y
doradas. Los 9 pies que quedan dentro estan sin labrar, y
aun con parte de las raices del arbol para mayor fortaleza
y se quema esa parte para que resista a la humedad...”?’

La aplicacion de un sistema estructural maderero tiene
que ver con varios factores condicionantes que obligaron
a su eleccion y aplicacion, practicamente sin que exista otra
alternativa posible. En primer lugar, la disponibilidad de
madera de excelente calidad en la region no era algo que
pudiera ignorarse, siendo su aprovechamiento algo
inevitable, considerando ademas la familiaridad que tenia
el indigena con la tecnologia maderera, tanto a nivel del
material, sistema y proceso constructivo. Por otro lado, éste
no tenia experiencia con la piedra, generalmente inexistente
en la region y cuando existia, no poseia las condiciones
adecuadas para ser convertida en silleria estructural.
Igualmente limitante resultd la inexistencia de yacimientos
de cal, que tornd innecesaria la fabricacion de ladrillo
cocido en hornos, dejando como Unica alternativa el uso
de adobes de barro cocido al sol, que sin ser un material

206

resistente, al no ser utilizado como elemento portante sino
como simple division, y ser de facil produccion, cumplia
a cabalidad con los propositos.

Atrio y corredores perimetrales

El clima lluvioso y humedo debi6 deteriorar
rapidamente los muros de los primeros edificios construidos
en el siglo XVII, lo que obligd a los sacerdotes a aplicar
una solucion tecnoldgica de fuerte impacto formal que
protegiera a los mismos, como son los corredores cubiertos
y los atrios frontales, a veces también posteriores. La
ampliacién de los faldones obligd a que sus aleros sean
sostenidos con pies derechos de madera, adicionados tanto
hacia los costados como hacia los frentes, generando un
atrio (nartex) cubierto. Asi surgi6 el templo maderero
seudoperiptero de Moxos, de igual manera que las demas
misiones jesuiticas de Chiquitos y el Paraguay.

El atrio cubierto es una solucién Unica en la arquitectura
colonial americana, asi como el concepto de edificio
periptero (Paraguay) o semiperiptero (Moxos y Chiquitos).
Este espacio que servia de antesala de la portada, excepcional
en Ameérica, aunque motivado por el rigor del clima tropical,
debid contribuir particularmente a la escenificacion de las
complejas ceremonias y rituales urbanos de la iglesia, en
donde participaba toda la poblacién. Es, junto a las galerias
laterales, un espacio que contribuye a reforzar el sentido
barroco del espacio, al generar y expresar dinamismo y
profundidad, dramatizando la policromia de la arquitectura
y seguramente facilitando la complejidad y expresividad de
la decoracion efimera de las celebraciones religiosas.

Cuadro comparativo de plantas misionales. Esquemas ideales de Victor Hugo
Limpias, 2002.



Algo muy interesante y digno de destacar de Moxos
es que, a diferencia de los atrios cubiertos de Chiquitos y
Paraguay en donde sélo avanzan una crujia o intercolumnio,
en Moxos se llegd a adoptar dos y al parecer, hasta mas
intercolumnios, generando un atrio cubierto que mas
parecia un salon abierto con una superficie que debio variar
entre 150 y 300 metros cuadrados, capaz de albergar
centenares de fieles. Al parecer, esta solucién mas radical
se dio después de la expulsion de los jesuitas, particularmente
en San Ramon (ver el dibujo de Mercado), y después pudo
haberse aplicado en Trinidad y otros templos.

Portada del atrio

Otro aspecto interesante y original de Moxos, es el
tratamiento de la portada protegida por el nartex cubierto
mencionado. Los dibujos de Mercado son los que mejor
permiten reconocer las caracteristicas curiosas e
indudablemente barrocas de su decoracion. Tanto en la
simplicidad del tratamiento en Concepcion de Baures y
en la prolifica ornamentacion de Magdalena, asi como en
Exaltacion, San Joaquin y San Ramon, se reconoce el
mismo concepto de pilastras adosadas a modo de cirios.
Estos por un lado sostienen el corredor maderero en voladizo
que sirve tanto para interconectar las puertas del coro como
para balcn a modo de capilla abierta; y por otro, estructuran
la decoracion de la portada de la misma manera que en
un retablo.

Existe una contradiccion importante entre el dibujo
de Mercado de Concepcion de Baures, y el grabado que
incluye D~ Orbigny en su monumental Viaje a la América
Meridional. Una vez que Mercado dibuj6 y pint6
personalmente el dibujo y que el grabado del naturalista
francés fue realizado por encargo en Francia a partir de
bocetos, debemos reconocer la precision del primero.
Tampoco hay que ignorar el hecho que el francés pudo
perfectamente haber privilegiado en su boceto original el
detalle de la portada, ignorando el atrio precedente, tal
como lo hiciera afios después el mismo Mercado cuando
descarta intencionalmente el atrio del templo de Magdalena
para dibujar con comodidad los detalles de la portada.3®

Los corredores o galerias exteriores y el gran atrio
cubierto frente a la plaza, conforman una estructura
semiperiptera, la cual genera un espacio semicubierto que
mientras protege eficazmente a los muros de adobe de la
lluviay a los fieles del sol tropical; contribuye a la integracion
volumétrica de los templos con la fabrica urbana en su

conjunto. El sentido dual de estos espacios, al reproducirse
en las demas edificaciones de la mision, establece un sentido
de unidad a todo el conjunto.3°

El interior de los templos exige una consideracion
importante, especialmente en lo que concierne a las “tres
naves” que tanto mencionan los cronistas, sean misioneros
u oficiales reales o de gobierno. De hecho, la solucion
espacial interna de Moxos, Chiquitos y Paraguay se encuadra
mejor en el concepto de nave salon, muy comun en el
centro de Europa y bastante popular en el barroco.4° Desde
una perspectiva arquitectdnica, las dos hileras de columnas
madereras no necesariamente implican una subdivisién
del espacio interior en tres naves, como popularmente se
lo puede interpretar. La percepcidn del espacio en estos
templos es total y no fragmentada, como ocurriria con una
edificacion levantada con pilares de ladrillo interiores y
nave central de mayor altura con claristorio levantado sobre
naves laterales de menor elevacion.

En Moxos, asi como en Chiquitos, s6lo hay un gran
espacio. Las columnas interiores sélo estan alli porque
tecnoldgicamente eran necesarias para lograr una capacidad
funcional suficiente para que las dos mil o tres mil almas
puedan caber en su interior. De haber existido los medios
tecnoldgicos para salvar la luz del ancho del templo sin
apelar a columnas intermedias, sin duda que se hubiera
construido asi. En otras palabras, las columnas interiores
fueron el producto de una limitacion tecnoldgica y no la
consecuencia de un ideal arquitectonico, que por el
contrario, buscaba mas bien lograr la unidad y la integracion
espacial.

El modelo original, el punto de partida de los templos
de Moxos, pudo haber sido el segundo templo de Loreto,
inaugurado en 1691 luego del éxito de la primera fase de
catequizacion. Altamirano lo describe como siendo “... de
adobes crudos... su medida, ciento ochenta pies de largo
y su latitud de sesenta pies geométricos; de tres naves,
entablado con madera de cedro, su techumbre bien labrada.
Tiene cinco altares cuyos tabernaculos se van haciendo
labrados con toda curiosidad; y en particular el altar mayor
con retablo igual a la capacidad del testero que termina el
preshiterio de la Iglesia, tan cabal en sus medidas y
entablados con sus nichos, columnas, cornisas y arquitrabes
como pudiera el maestro mas inteligente y experimentado
hacerlo”.4

Al lado de la gran nave, se levantaban otras salas,
también descriptas por Altamirano: “...Ia sacristia que esta
inmediata al templo (es) bien capaz, con alacenas suficientes
para guardar los célices consagrados y la boxilla toda que
sirven a los santos sacrificios y al adorno especial en las

207



S
T —————

,-i;)_',[.[;fvii“[' Alf{‘!

x4 =t
TIONY AT1 TETR
o .p’;.;rm’ st

\\,13

Reduccién de Concepcion, perspectiva general de la plaza, posas, templo y
cuarteles. Dibujo de Victor Hugo Limpias, 2002.

208



fiestas mas solemnes...” y mas adelante dice que “...hay otra
pieza menor que la sacristia y mas curiosa en medio de la
cual esta la pila Bautismal con el sumidero necesario para
desaguarla cuando convenga. Dicho bautisterio tiene inserta
en la pared otra alacena cerrada con llave, donde guardan
las alhajas ordinarias para los bautismos... En dicha alacenita
se guarda también las alhajas que sirven segln el ritual de
Espafia en los matrimonios y velaciones...”42

Gracias a las donaciones de Charcas y Lima al comienzo
los templos de Moxos estaban bien provistos del material
necesario para sus ceremonias y rituales, notablemente mas
complejos que los actuales. Altamirano indica que estaban
“...sus Iglesias bien alhajadas con ornamentos ordinarios
y ricos de todos colores y con lamparas bien grandes y
curiosas, blandones y candeleros. Ultra de los calices,
custodias, prijides y vinagreras con salvillas, todo hecho de
plata y ain ramos del mismo metal...”43

La ornamentacion arquitecténica del templo debio
sustentarse en el tallado barroco (fuste salomonico) de las
columnas interiores y exteriores, tal como nos las dibuja
Mercado en el atrio de Exaltacion; o en su defecto, pudieron
ser de fuste simple, apenas ochavado, como se percibe en
San Joaquin y Trinidad. Aungue los dibujos de Mercado
no los muestran, por su poca precision y distorsion de
perspectiva, no debe descartarse el uso de arcos de arriostre
entre columnas, tal como las vemos en Chiquitos. De
hecho, cuando D~ Orbigny escribe que la iglesia de
Magdalena “...es muy amplia, construida en el gusto gotico...
y pertenece al estilo més florido de la Edad Media...” no
se puede dejar de pensar en las fotografias de Placido
Molina de la desaparecida iglesia de San Ignacio de
Chiquitos. Para la primera mitad del siglo X1X, cuando el
francés visita las misiones, la historia del arte y la arquitectura
estaban en pafiales, y hasta un erudito como D" Orbigny
podia confundirse entonces. Mesa y Gisbert ya alertaron
sobre esta evidente confusién.44

Por otro lado, el contacto permanente de los misioneros
con Lima permiti6 a los templos adornarse con gran
cantidad de objetos adquiridos en los viajes. EI P. Diego
Francisco Altamirano indica que (EI Padre Marban) “...volvio
del Per(i con provision de alhajas, que de limosna adquirid,
conducentes al adorno de las Iglesias, que liberal repartié
entre todas...” para posteriormente indicar que “... para
proveer de ornamentos a las Iglesias concurrieron los
Rectores de los principales Colegios, cuales son el de San
Pablo, del Cuzco, de Chuquisaca y Potosi...”> Tal aporte
de Charcas y Lima no se limitaba a unos cuantos adornos,

sino que implicaba cantidades significativas de materia
prima, ademas de grandes esfuerzos econémicos y de
transporte. El mismo Altamirano indica que “...desde que
se comenzaron estas reducciones de los Moxos, afio de
1675 hasta el presente, tiene gastados mas de cien mil
pesos, asi en los costosos viaticos de los sujetos a los Moxos,
que desde Lima son 600 leguas, como en ornamentos
para las iglesias, calices, pixides, custodias, lamparas,
imagenes de talla y pincel, guiones con sus cruces de plata,
palios, vestuario, sustento de vino y harina para las misas,
chaquiras, cuchillos y demas donecillos para el atractivo
y conversion de los indios...”46

Con el tiempo, Moxos fue capaz de producir sus
propios adornos. En este sentido, fue extraordinariamente
importante el aporte de un grupo de misioneros
centroeuropeos, entre los que destacan el germano Padre
Borinie, los bavaros Adalberto Martereer y Franz Faltik,
Juan Reher de Praga, Francisco Javier Durheim, de Augusta
y Juan Bautista Koening. Aunque no se conoce exactamente
las fechas en las que estuvieron trabajando en Moxos, lo
debieron hacer entre 1716 y 1767, construyendo los templos,
tallando retablos, esculturas y plateria, construyendo
muebles, y pintando murales y cuadros religiosos.4” Asi
como Martin Schmid marcé el espacio barroco en las
Misiones de Chiquitos, este grupo de arquitectos y artistas
definio el barroco en Moxos, llamando poderosamente la
atencion la atencion de viajeros como D~ Orbigny, quien
creyd, erroneamente, que las excepcionales esculturas de
San Pedro de Moxos eran “...estatuas de madera esculpidas
e Italia por los mejores maestros del siglo pasado...”48

D" Orbigny remarc6 que “...por sus monumentos,
por el nimero de las estatuas de santos, por las joyas que
adornaban a sus virgenes y nifios Jesus, por las planchas
de plata que decoraban sus altares y, mas que nada, por
las hermosas tallas de madera de su iglesia, San Pedro no
tardd en rivalizar no sélo con las catedrales de Europa,
sino también con las mas ricas iglesias del Per(. Cuando
entregaron la mision a los curas, después de la expulsion
de los jesuitas en 1767, inventariaron en ella 80 arrobas
(casi 1.000 kilos) de plata maciza...” (Tomo IV, pag.
1476)...749

Existen algunas referencias a las ventanas y vidrios de
estos templos. Al referirse al crucero del templo de San
José, Altamirano indica que sus ventanajes “aclaran y
hermosean” la iglesia. Por su parte, Mesa y Gisbert indican
que los vidrios del templo de Trinidad llegaron desde
Cochabamba en 1767.50

209



Colegio de doble columnata maderera

El colegio y el templo se construian uno al lado del
otro y definian todo un sector de la gran plaza. Generalmente
se construian simultdneamente pero a veces el colegio se
construia antes que el templo.5t Se trataba de un edificio
multipropdésito, con grandes salas que servian
indistintamente de depdsito, comedor, vivienda de
misioneros, talleres y hospital, generalmente se construian
transversales al templo y de una sola planta, aunque hay
algunos de dos plantas como el de las misiones de
Concepcion, Magdalena y San Ramon, ésta Gltima fundada
después de la expulsion de los jesuitas. La disposicion es
completamente diferente a la de Chiquitos, en donde se
construia paralelamente al templo. Esta diferencia
posiblemente se manifestd por influencia del modelo de
disposicion de los cabildos altoperuanos.

El plano que levant6 D™ Orbigny en Concepcion, asi
como los dibujos de Mercado, permiten reconocer las
caracteristicas de la casa de los misioneros. Las habitaciones
se construian alrededor de uno o dos patios, compartiendo
los fondos con la iglesia, en lo que debi6 ser el huerto de
los misioneros. Al igual que los templos, estaban rodeados
de corredores cubiertos o galerias exteriores, inclusive dentro
de los patios. Es posible reconocer en los dibujos cierta

Reduccién de San Ramon, perspectiva del templo y colegio. Dibujo de Victor
Hugo Limpias, 2002.

210

ornamentacion en las fachadas, ventanas balaustradas de
arco adintelado, portén principal en planta baja y puertas
en la planta alta, cuando ésta existia.

Campanario de adobe y madera

No son mencionados en las crénicas coloniales, pero
sin duda debieron existir desde entonces, una vez que las
campanas han jugado un rol importante en la definicion
de la vida misional, llamando a la oracion, a misa, al
velatorio, a la procesion, a la defensa y hasta al amor. Lo
que primero se destaca de los ejemplos mojefios es la
presencia de balconajes varandados, que sugieren su uso
como puestos de observacion o algo parecido.

Mercado nos permite reconocer sus cualidades mejor
que cualquier otro. De hecho, dibuja cuatro de ellos:
Magdalena, Concepcion, San Joaquin y San Ramon, estos
dos ultimos post-jesuiticos (San Joaquin se traslad6 en
1796). Los dos primeros presentan tres cuerpos, con el
primero de base mayor y el tercero menor. Entre cada
cuerpo existe un pasamanos, aprovechando la diferencia
de anchura. En los dos casos, las campanas se encuentran
en el tercer y Gltimo cuerpo, cubierto con techo piramidal
de cuatro aguas, en cuyo Vvértice se ubica una cruz. En el
caso de Magdalena se trata de una edificacién de gran
altura, aparentemente mas alta que la cumbrera del templo.

El campanario de San Joaquin es el de menor
envergadura aparente (hay que dudar de las proporciones
de Mercado) y cuenta con s6lo dos cuerpos, pero siguiendo
la misma logica estructural de los anteriores. Por su parte,
el de San Raman, el méas nuevo de los tres, es también el
de mayores dimensiones y complejidad. Se trata de una
estructura de cuatro cuerpos que necesariamente debio
superar con creces la cumbrera de su templo. El ultimo
cuerpo parece haberse resuelto con balcones en voladizo
colgados de la cubierta.

El abalconamiento de los campanarios no solamente
sugiere su utilizacion como puestos de control u observacion,
que aprovechaban la larga visualizacion que permite la
planicie mojefia, sino que también pudieron ser
aprovechados como puestos de control interno en la
comunidad. Es también legitimo imaginar a estos balcones
ocupados por quienes participaban de las diversas
festividades religiosas, contribuyendo a la escenografia
barroca de la época. De esta manera, los campanarios
mojefios coinciden con los dos criterios de intervencion:



el industrial y el religioso, y se entienden desde ambas
perspectivas.

CONCLUSIONES

En general, la manipulacion teatral de la realidad que
supone la construccion del espacio misional en Moxos, fue
basicamente influenciado por dos preocupaciones
articuladas y complementarias entre si: la espiritual y la
productiva. Mientras la primera se concentraba en la
catequizacién permanente de los indigenas, y para ello
construy6 y estructurd un espacio capaz de recordar
sistematica y permanentemente la presencia de la divinidad
en la mision; la segunda preocupacién fue capaz de modificar
y complementar la estrategia urbanistica adoptada, con tal
de lograr una mayor eficiencia productiva.

De todas maneras, el sentido espiritual y el interés
productivo, si bien se complementan, en ningun caso
pueden interpretarse como dos dimensiones paralelas
igualmente significativas. Seria injusto pretender que los
misioneros valoraran equitativamente a esas dos
preocupaciones, pero es también cierto que comprendian
la necesidad de convertir su proyecto en una experiencia
sostenible.

Un segundo par de influencias contribuyeron a
determinar el resultado misional material. Estas son la
cultura indigena y la geografia mojefia. Lo indigena
incorpord diferentes procesos constructivos (sistema

maderero y cubierta) y elementos espaciales (cuarteles) y
al mismo tiempo confirmo el uso de otros (plaza, calles y
avenidas) al serles familiares. Como resultado de esa
amalgama de influencias reciprocas, se destacan cinco
caracteristicas como particulares a Moxos, diferentes a la
arquitectura maderera de Chiquitos y Paraguay. Primero,
la plaza con posas y cruces puntuadoras y jerarquizadoras
del espacio central; segundo, el atrio profundo del templo,
con dos 0 mas crujias semicubiertas; tercero, la decoracion
con pilastras-cirios en las portadas; cuarto, la disposicion
del colegio en frente abierto hacia la plaza y transversal al
templo, y quinto, la definicion de los campanarios con
balcones, cualquiera haya sido la funcion de éstos.

Se puede afirmar que las peculiaridades de la
arquitectura y el espacio urbano construido originalmente
en las misiones de Moxos permiten reconocerlas como una
experiencia cultural material que va mas alla de ser
reconocida como variante regional mas precisa del barroco
en América (“barroco misional”, “barroco amazonico”,
“barroco maderero”, “barroco mestizo”), pudiendo
simplemente calificarse como urbanismo y arquitectura
misional mojefia.

En sintesis, en Moxos el barroco fue un instrumento de
catequizacion y también un incentivo a la produccion, lo que
es equivalente a decir que en las reducciones mojefias hubo
tanto un barroco religioso como un barroco industrial, ambos
desarrollados con la sofisticacion y la sistematizacion propias
del espiritu integrador y articulador del misionero jesuita.

211



NOTAS Y BIBLIOGRAFIA

10
1
12

13
14
15
16

17
18

19
20

21

22

23

24

25

Sobre las obras hidraulicas construidas por las culturas precolombinas
en la sabana beniana ver Denevan, William, La geografia cultural
aborigen de los llanos de Moxos (La Paz: Juventud, 1980).

Block, Davis, “La cultura reduccional en los llanos de Mojos” en
Historia Boliviana (Sucre: 1997) pag. 41. (Citado por Calmotti, op.
cit. pag. 152, Nota N° 2).

Sobre la labor de Roth en Chiquitos ver Limpias Ortiz, Victor Hugo,
“Hans Roth Merz: el arquitecto de la selva” en Revista Fundacion
Cultural Banco Central de Bolivia N° 10 (La Paz: enero-marzo 2000)
pp. 7-13.

Incluye interesantes fotografias del arte mojefio Becerra Casanovas,
Rogers, Retablos coloniales del Beni (Santa Cruz: 1985). Por su parte,
en la pag. 80, Carvalho Urey, Antonio, Vision del Beni (Trinidad:
1978) incluye una fotografia de restos de columnas.

Parejas Moreno, Alcides, Historia del Oriente Boliviano: S. XVIy XVII
(Santa Cruz; UAGRM, 1980) pag. 89.

Garcia Recio, José Maria, “Los jesuitas en Santa Cruz de la Sierra
hasta fines del siglo XVII: la actividad misional y sus limitaciones”
en Historia y Cultura N° 16 (La Paz: octubre, 1989) pp. 20-40.

Ibid. pp. 20-40.

Block, David, La Cultura Reduccional de los Llanos de Mojos (Sucre:
Historia Boliviana, 1997) pag. 107.

Ver los capitulos correspondientes a la economia misional en Block,
Ibid. 107-123 y en la “Introduccion” de Josep Barnadas al libro del
Padre Eder, Francisco J., Breve Descripcion de las reducciones de Mojos
(c.1772; Cochabamba, 1985) pp. LVII.

Block, Ibid. 115y Barnadas, Ibid. LIX.

Block, Ibid. 114-115.

Mientras Block indica (Ibid. pag. 116) el déficit, Barnadas cita a
Aimeric indicando el notable excedente (Barnadas, Ibid. pag. LVIII).

Block, Ibid. 117 y Barnadas, Ibid. pag. LVIII.
Segun Barnadas, Ibid. pag. LVIII, citando a Cushner (1980: 41).
Block, Ihid. 118.

Block, Ibid. 120-121. Block compara esta cantidad con los 17.314
pesos que demandaba la administracién del Obispado de Santa
Cruz.

Block, Ibid. 123.

Page, Carlos, EI Camino de las estancias (Cordoba: Comisién del
proyecto, 2001) pag. 116.

Block, Ibid. 106-107.

Moreno del Rivero, Gabriel René, Catalogo del Archivo de Mojos y
Chiquitos (Santa Cruz: EI Mundo, 1986). pag. 169-170.

Chévez Suarez, José, Historia de Moxos (La Paz: Don Bosco, 1986)
2d. Edicion. Pp. 304-306.

Gutiérrez da Costa, Ramon y Gutiérrez Vifiuales, Rodrigo, “Territorio,
Urbanismo y Arquitectura en Moxos y Chiquitos” en Querejazu,
Pedro (Editor) Las Misiones Jesuiticas de Chiquitos (La Paz: Fundacion
BHN, 1995) pp. 305-394.

Las motivaciones conceptuales de estos aspectos, se las analiza en
detalle en Parejas Moreno, Alcides y Suarez Salas, Virgilio, Chiquitos:
Historia de una Utopia (Santa Cruz: UPSA, 1992).

D~ Orbigny, Alcide, Viaje a la América Meridional (La Paz: IFEA,
2002); Tomo 1V, pag. 1479-80. Tomo 1V, pag. 1433 para la primera
cita, y pag. 1437 para la segunda.

Sobre estos aspectos del urbanismo indigena, ver Limpias Ortiz,
Victor Hugo, Santa Cruz de la Sierra: arquitectura y urbanismo (Santa
Cruz: UPSA, 2001) pag. 16-17 y notas n° 15, 16, 17 y 19 del Capitulo
1, y también Limpias Ortiz, Victor Hugo. “Arquitectura del Barroco

212

26
27
28

29
30
31
32
33

34

35

36

37

38
39

40

a
4

43
44

45

46

a7

48
49

50
51

Misional en Moxos” en Barroco Andino (La Paz: Unidn Latina,
2003) pp. 161-174.

Eder, pag. 357. Esta medida equivale a poco méas de 120 metros.
Eder, Ibid. pag. 357.

Ver Mesa, José y Gisbert, Teresa, Iglesias con atrio y posas en Bolivia
(La Paz: ANCB, 1961), Monumentos de Bolivia (La Paz: Gisbert, 1978;
2002), Arquitectura Andina (La Paz: Embajada de Espafia en Bolivia,
1985; 1997) y Gutiérrez, Ramon, Arquitectura y Urbanismo en Iberoaméri-
ca (Madrid: Catedra, 1983).

Eder, op. cit. pag. 357. Segiin Nota 19 del editor.

Eder, op. cit. pag. 355.

Moreno. op. cit. pag. 68.

Eder, op. cit. pag. 356.

Ver Mesa, José y Gisbert, Teresa, Monumentos de Bolivia (La Paz:
Gisbert, 2002). “... en Trinidad... la iglesia fue ideada por Barace

“de su propia imaginacién”, citando al P. Diego Eguiluz en su Historia
de la Mision de Moxos, ¢. 1700 (Lima: 1884).

Altamirano, Diego Francisco, Historia de la Mision de los Mojos (c.
1710; La Paz: IBC, 1979). P4g. 72.

Altamirano, Historia ... op. cit.. Pag. 76-77.

Al respecto de la necesidad de entender el barroco americano bajo
criterios diferentes del europeo, ver Gutiérrez, Ramadn, Arquitectura
...0p. cit. pag. 104-105.

Ver Roth, Hans, “Lo que entonces sucedi6” en Bosl, Antonio
Eduardo, Una Joya en la selva boliviana (Concepcion: 1987) pag. 35,
citando a Furlong, G., José Cardiel, S.J. y su Carta-Relacion de 1747,
1953, pag. 154.

Ver D" Orbigny, op. cit.

Sobre el tema, ver el analisis exhaustivo que hace Ramoén Gutiérrez
en Arquitectura ...op. cit. pag. 211-213

Un ejemplo temprano de templo tipo salén es San Juan Bautista
de Ledn, Nicaragua, de 1547, cuyo tratamiento interior maderero
es muy similar al de los templos de Moxos y Chiquitos.

Altamirano. Historia ... op. cit.. Pag. 72-73.
Altamirano, Ibid. pag. 73-74.
Altamirano, Ibid. pag. 98.

Mesa, Monumentos... Pag. 263; y para la cita de D" Orbigny ver
Viaje... op. cit. Tomo IV, pag. 1441.

Altamirano, Ibid. Pag. 202 para la primera cita y pag. 100 para la
segunda.

Ver “Breve Noticia de las Misiones de Moxos” en Altamirano. Ihid.
pag. 216.

Eder, Ibid. Pag. 358 con las Notas 21 y 23. Ver también a Mesa, José
y Gisbert, Teresa, Monumentos de Bolivia (La Paz: Gisbert, 2002).
pag. 263, comentarios sobre Martereer; y sobre los demas, en la pag.
267. Ver también el trabajo de Franca Calmotti “La actividad del
hermano Adalberto Martereer en las misiones de Mojos” en Festival
Internacional de Musica “Misiones de Chiquitos™: 11 Reunion Cientifica
(Santa Cruz: agosto, 2000) pp. 151-176.

D~ Orbigny, op. cit. Tomo 1V, pag. 1479-80.

D~ Orbigny, op. cit. Tomo 1V, pag. 1476. José de Mesa y Teresa Gishert
indican, a nuestro entender con acierto, que el viajero francés no
sabia de la existencia de tantos misioneros expertos y por lo tanto,
atribuyo a italianos las piezas que vi6 en San Pedro. Ver Mesa,
Monumentos..op. cit. pag. 263.

Altamirano. Historia ... op. cit., P4g. 77 y Mesa, op. cit., pag. 262.
Caso de Concepcion de Baures, segiin Altamirano, op. cit., pag. 134.



bsliimm ,

o

e
- T . " -
LRGN BN T ET Ty Al D ¢ m R aaAe

José de Mesa - Bolivia / José Correa Orbegoso - Peru

EL BARROCO MESTIZO EN LA COSTA DEL PERU:
LA IGLESIA DE SANTIAGO DE HUAMAN EN TRUJILLO




Iglesia de Santiago de Huaman en Trujillo (antes de su restauracion).
Fotografias gentileza del autor.



s posible que Huaman fuera un asiento

indigena prehispanico que luego sirvio de

base al pueblo producto de las reducciones

ordenadas por Toledo en 1570-80. En 1551
ya se menciona en las actas del Cabildo “la calle que va
hacia lo de Guaman” y en 1558 en la concesion de una
“chacra camino de la mar” a Juan Gallego se menciona
como uno de sus linderos de “palyzada que tiene el prinzipal
Guaméan”.

Huaman a través de los siglos XVIy XVII, fue pueblo
muy activo y estuvo intimamente ligado a la vida de la
ciudad. Las labores de su gente se repartian entre la pesca
y la agricultura; la primera era intensa y de ella se surtia
Trujillo. Con este motivo surgieron dificultades entre el
Cabildo de la ciudad y los indios pescadores, quienes
alrededor de 1600 se quejan al Virrey que se les obliga a
traer el pescado que colectan y venderlo a precios sefialados.
Este fall6 en sentido que los indios de Huaman siguieran
trayendo el pescado a Trujillo pero que se les dejara en
libertad en cuanto a la venta y precios.

Las reducciones se efectuaron no sin resistencia de los
indios que deseaban permanecer en su anterior sistemay
modo de vivir. La instruccion religiosa, que era parte
fundamental de la vida virreinal, se impartié por los
doctrineros y se sabe que Huaman formo un anexo de la
Parroquia de Moche, encargada de los Mercedarios.

La actual fisonomia actual de esta iglesia data de la
segunda mitad del siglo XVII. Asi resulta de compararla
con los términos del contrato por el que dos benefactores
de la obra encargan en 1675 al maestro ensamblador Martin
Ximénez para hacer “la obra de la iglesia de dicho pueblo
de Guaman, en la forma siguiente: todo el cuerpo de la

dicha iglesia de tixera, una sesma de peralte, una tercia de
luz, su cinta y saetino que haga cuadro su tabla, con que
tan solamente se me den... las paredes hechas, lo que
demandare el arco”. Este contrato, uno de los mas
esclarecedores de la carpinteria de lo blanco trujillana,
pone en evidencia como eran las cubiertas, para la segunda
mitad del siglo XV1I, de muchas iglesias de la region costera
del Peru.

Como se ve, el maestro pide que antes de iniciar su
obra estén levantados los muros “lo que demandare el
arco”; se refiere al arco triunfal que separa el presbisterio
de la nave y que generalmente produce una mayor altura
en el primero respecto a la segunda. La cubierta seria de
“tixera” o sea par y nudillo, con tablas cuya union cubre
la “cinta y saetin”, produciendo estructurales y decorativos
cuadrados en los faldones y el harneruelo. Aparentemente
la nave de la iglesia se edifico entera, al darse las paredes
hechas, aunque es posible que como en otros casos, se
aprovechasen los cimientos o parte de los muros de la
primitiva estructura.

Dentro del contrato el pago resulta curioso: Ximénez
recibiria por su trabajo “dos negros bosales, de la partida
congos, marcados con la marca del margen sobre la espaldilla
derecha, de edad de 25 afios poco mas o menos...”

De fecha anterior o cercana a esta cubierta de la nave
serian dos bovedas de arista en ladrillo que cubrian una el
presbiterio y la otra un espacio anterior, quiza pensado
para crucero, aunque, dada su posicién nada frecuente en
las naves principales de las iglesias trujillanas, podrian
también ser resultado de la moda de bdvedas de
mamposteria que surge en la ciudad durante las Gltimas
décadas del XVII y dura hasta el sismo de 1759. Este

215



“arruino casi del todo” la iglesia “hermosa y decente”,
informa Feijod. La reconstruccidn subsecuente a esta
catastrofe debe de haber mantenido gran parte de la
fisonomia anterior del templo y sido ejecutada con prontitud
ya que éste no se halla mencionado en la relacion del
Obispo Martinez Comparién sefialandolas iglesias hechas
de nuevo o refaccionadas durante su episcopado.

La planta de Huaman no ha experimentado a traves
de los siglos mayores modificaciones y pertenece al extenso
grupo de iglesias o parroquias de indios de la etapa
renacentista que se extendié por todo el Per(: el tipo de
nave alargada, algunas veces con abside achavado, muros
de adobe y cubierta de madera de par y nudillo. Un arco
triunfal separaba la estrecha y alargada nave del presbiterio,
cuya altura era mayor, produciendo la caracteristica silueta
lateral de techo quebrado, que alin puede verse en la sierra
y el altiplano. El cambio de gustos, los sismos que han
azotado cubiertas de madera en climas humedos, son
responsables de que pocas de estas iglesias de la costa se
puedan encontrar conservando su forma y estructura
originales.

En cuanto a la cubierta, en fotografias de H. Briinning
(1896), se aprecia claramente las dos aguas que corresponden
a una estructura de par y nudillo, sin que sea la que se
levant6 en 1675 por el contrato ya citado o uno posterior.
En otras vistas de 1958, esta cubierta ha desaparecido, mas
no la clara impronta de su estructura al empotrarse en el
hastial de fachada y cubo de la ctpula.

Por el estilo, tanto las torres como las cUpulas son muy
posteriores. En cuanto a las primeras, no se hallan integradas
a la planta, siendo usual que las iglesias renacentistas y del
XVII carecieran de campanario o tuvieran espadanas.
Probablemente levantadas durante la segunda mitad del
XVIII, las torres se inspiran en otras iglesias de la ciudad;
los cubos son obviamente copia de La Compafiia de Jesus,
que cuando se hallaba en su esplendor debi¢ ser iglesia
admirada. Los campanarios que en este caso son cuadrados,
copian los de la Catedral en sus rasgos generales, aunque
omiten algunos detalles como el tambor octogonal que
precede a las cupulas.

En cuanto a la cupula, su trazo y proporciones no
concuerdan en absoluto ni con la planta rectangular del
espacio interior que cubre, ni con la volumetria exterior.
Es de quincha, estructurada en gran parte con madera
aserrada y al interior se han improvisado una pechinas para
disimular la desadaptacion. Es obra posiblemente de fines
del siglo pasado, apreciandose ya en fotografias de 1896.

Sin embargo, lo mas importante de la iglesia de
Huaman como ya sefialaba Wethey, es la portada de pies
de la iglesia que se abre a la plaza, donde se conjugan una

216

vez mas los elementos indigenas e hispéanicos para crear
una de las mas hermosas obras de la arquitectura virreinal,
donde se cumple lo sefialado en estudios dedicados al tema:
La persistencia del arcaismo como elemento formal y previo
hacia el arte mestizo del siglo XVII1I. La fachada es como
composicion arquitecténica, muy sencilla'y gemela en su
trazo a la de Santa Ana de Trujillo.

En el siglo XVIII, sin duda después del terremoto de
1759, se afiade la decoracion que actualmente tiene la
portada y que ostenta claramente los caracteres del llamado
“estilo mestizo” o barroco andino, que se desarrolla
fundamentalmente en la zona de las tierras altas: Cajamarca,
Arequipa, orillas del lago Titicaca, La Paz, Potosi. Consiste
en la ornamentacién con mano de obra indigena sobre las
estructuras arquitectonicas europeas e inclusive muchas
veces tematica de flora y fauna nativa como monos, papayas,
kantutas, chinchillas, vizcachas, etc. y otros de la etapa
manierista como el aguila bicéfala, la sirena, mascarones
y el “hombre verde”.

En la portada de Huaman aparecen algunos de los
temas antes mencionados. Obvio es decir que la temética
religiosa contindia con su simbolismo y significacion a través
del mestizo, como lo habia sido durante el renacimiento
y el barroco. Aqui esta tematica esta representada por: El
apostol Santiago Matamoros, titular de la iglesia, San Pedro
Nolasco, San Ramén Nonato y un Papa también mercedario
en las hornacinas del primer cuerpo: Cristo Nifio y San
Juanito en las superiores y en la de remate, la Virgen de la
Merced con cautivos, a la que rinden veneracion angeles
portadores de flores. En el friso aparecen angeles tenantes
y “vestas” alternados y los tenantes se repiten en la cornisa
del fronton de remate del hastial. La rosca del arco de la
puerta lleva querubines y en las enjutas de éste aparece el
tema que le da especial interés y valor al conjunto: dos
sirenas tocando guitarra.

El tema de la sirena, ya estudiado por varios autores,
se da en muchos monumentos del sur del Per( y Bolivia,
como uno de los de mayor valor simbdlico en el arte
virreinal. Por el contrario, en México y otras partes de
iberoameérica, la sirena es escasa 0 no aparece en la
decoracidn. La sirena es tema antiguo de la simbologia
europea, cuyos origenes se remontan a la Grecia arcaica;
de alli pas6 al mundo clasico y de éste al cristianismo
medieval, que lo transmitié al renacimiento, viniendo luego
a culminar en el barroco mestizo del XVIII en tierras del
virreinato peruano. Como es sabido, de acuerdo a los
tratadistas de simbolos y emblemas del manierismo, la
sirena es simbolo del mal y del pecado. Con su doble
apariencia de bella mujer de la cintura para arriba y de pez
hacia abajo, emite musica y cantos subyugantes que atraen



a los navegantes y cuando estos embelesados acuden al
[lamado de la belleza exterior, son desengafiados por el
monstruo cuya parte inferior es cola de pez. También se
han realizado estudios sobre un origen indio paralelo al
europeo, para la sirena.

El simbolismo completo de las portadas mestizas del
XVIII es dificil de interpretar, especialmente en nuestra
época, que se halla alejada del pensamiento, ideas y
significado de la cultura barroca. En esta portada se aprecian
dos planos: el terrestre limitado al primer cuerpo y el celeste,
en el segundo. En la parte terrestre se hallan entre columnas
los santos mercedarios y el apdstol Santiago, sustentando
el edificio de la iglesia; a los costados del arco y recostada
sobre el mismo estan las sirenas, que tientan a los mortales
y que también representan a la nueva Era, causante del
pecado. En el friso del orden estan los angeles que sostienen
el mundo celeste y en el segundo cuerpo se repiten
sosteniendo al empireo en que se hallan Cristo y San Juan,
teniendo por remate a la Virgen de La Merced. Maria
triunfa sobre el pecado, es la antitesis de Eva, la sirena y
hacia ella converge toda la composicion. Las vestas del friso
son también simbolos de Maria. Sobre tres de las cinco
piramides que coronan la portada, se han colocado tallas
de madera que al parecer representan la Fe, la Esperanza
y la Caridad. Por su avanzado estado de deterioro, es dificil
precisar su época.

La portada de Huaman es estilisticamente heredera
del mestizo cajamarquino. Asi lo indica la disposicién
general y caracteristicas de la ornamentacion: los santos en
las hornacinas y los angeles en San Antonio y Belén de
Cajamarca que son sustituidos por las sirenas de Huaman.
El segundo cuerpo de San Antonio y Belén, con sus
esculturas Unicas, se hallan representadas en Huaman con
idénticos elementos. La hornacina superior, fuera del
conjunto arquitecténico repite lo que existe en la ciudad
de la sierra.

Por supuesto que al no ser abundante la piedra, todos
los altorelieves de la decoracion de Huaman son de argamasa
de cal, yeso y arena, sobre el muro de soporte de estructura
mixta de adobe y ladrillo, siendo de este Gltimo las columnas
y molduraciones. Debajo de la pintura reciente, que presenta
en blanco el orden y relieves sobre fondo celeste y antes
amarillo, subsiste la rica policromia original, que ademas
del blanco y negro, combina los colores tradicionales rojo
almagre, amarillo oropimente y azul afiil.

La iglesia de Huaman, con la decoracion de su gran
portal, es el anico ejemplo de estilo mestizo religioso en la
costa peruana. Joya del arte indigena de su época entroncado

en las orillas del Pacifico con las estructuras y modelos
hispanicos.

CONCIERTO, MARTIN XIMENEZ CON LORENZO
DE FIGUEROA Y JUAN LOPEZ
Leg. 234 - Fol. 132 vta. Vicente Salinas, 1675.

Sepan cuantos esta carta vieren como yo Martin
Ximénez, maestro ensamblador, vecino de esta ciudad de
Trujillo del Pert, otorgo que soy concertado con el Alférez
Juan Lopez y Lorenzo de Figueroa, residentes en esta ciudad,
que estan presentes; en tal manera que tengo de ser obligado
que para el dia fin del mes de Abril, préximo venidero de
este presente afio que estamos en 1675, daré acabada y
hecha por mis manos, a satisfaccion del Reverendo padre
Prebendado, Fray Roque de Mesa, cura y vicario del pueblo
de Guaman, de la jurisdiccion de esta ciudad, la obra de
la iglesia del dicho pueblo de Guaman, en la forma siguiente:

Todo el cuerpo de la dicha iglesia de Tixera, una sesma
de peralte, una tercia de luz, su cinta y saetino, que haga
cuadro su tabla; con que tan solamente se me den por el
dicho Padre Fray Roque de Mesa, las paredes hechas, lo
que demandare el arco; en la cual dicha obra me obligo de
poner mis manos y los peones y herramientas necesarias,
y lo comenzaré desde hoy dia de la fecha de esta escritura,
sin alzar mano de ella hasta que se acabe. Por cuyo trabajo
y ocupacion que he de tener, los dichos alférez Juan Lépez
y Lorenzo de Figueroa me han dado, y de ello confieso
haber recibido, realmente y con efecto, dos negros bosales,
de la partida des casta congos, marcados con la marca del
margen sobre la espaldilla derecha, de edad de 25 afios
poco mas 0 menos, de que me doy por buen contento y
entregado a mi voluntad y porque su entrega y recibo de
presente no parece de presente, renuncio la ecepcion y
leyes de la entrega y prueba del recibo como en ellas se
contiene; y si por mi parte no cumpliere lo suso dicho,
cumplido que fuere el dicho plazo, me obligo a devolver
y entregar a los dichos alférez, dichos dos negros, y consiento
y tengo por bien, me los puedan quitar y sacar de mi poder
(—), en la ciudad de Trujillo del Peri en 20 dias del mes
de febrero de 1675.

Martin Ximénez

Lorenzo Figueroa ante mi
Juan Lépez Vicente Salinas

217



LA PORTADA

Las sirenas con guitarra ubicadas en las
enjutas, se aprecian los angeles en la rosca
el arco. ¢

En el intercolumnio se ubican hornacinas
con iméagenes de Santiago y un Papa mer-
cedario. -

218




MURALES EN
LO ALTO

MURALES EN \LTARES

d
i
|
/ _
//
o~ ,ﬁ P
8 bl :
K PN c
| \ Ama
| I
‘ A\ &
\ z
/ & I \
A A N ©
pa " t " el
| 4
/ \ | | vn @
A | 1 A/ 5 17}
1 [ P T <
5 | | I (@)
NI Lz / s MV
S /1@
N \\ ] ©
g 7 «
ON : h H bt
1 I = c
i ' i
| | o
I 1
| I
Ny Lg )
o
g
! | B
| m_mm
g8
/\\\ ///
\\ // //
- N ~.
o —

MURALES EN FACHADA

PLANTA

Iglesia de Huaman, (después

de su restauracion).

219






Andrés Eichmann Oehrli / Bolivia

LA COLECCION MUSICAL PLATENSE:

ENTRE LOS CANCIONEROS MUSICALES Y LA LITERATURA
DE CORDEL




Angeles musicos. |glesia de Huachacalla.
Fotografia gentileza Carlos Rua.



1. LA COLECCION PLATENSE

rocedentes de la Sala Capitular de la

Catedral de La Plata, hoy Sucre! (Bolivia),

y de la Biblioteca del Oratorio de San

Felipe Neri de la misma ciudad (Coleccién
Julia Elena Fortdn), dos conjuntos de manuscritos fueron
reunidos en la coleccion musical del Archivo y Biblioteca
Nacionales de Bolivia (ABNB). Esta coleccion es uno de
los més valiosos repositorios musicales en namero y en
calidad de todo el continente.2 Preserva alrededor de mil
trescientas obras polifénicas, buena parte de las cuales estan
en castellano y unas pocas en italiano. Las demas son piezas
liturgicas en latin.

Por las fechas que llevan, los manuscritos son testimonio
de un arco temporal de va desde la década de 1680 hasta
la de 1820; los que corresponden a los primeros afios del
siglo XIX constituyen una cantidad poco significativa.?

Debo aclarar que en esta exposicion me referiré a
materiales de una coleccion musical, como queda dicho;
sin embargo, no lo haré desde las disciplinas musicales sino
desde la Filologia.

Para dar una idea general tematica del conjunto de la
coleccion, recordemos, en primer lugar, que la mayoria de
las piezas son “divinas”, es decir religiosas, como es esperable
por los &mbitos en los que fueron conservadas. La presencia
de obras “humanas”, que constituyen una pequefia
proporcién, puede deberse a variados motivos. Entre ellos
esta la reutilizacion de una misma mausica para un texto
distinto, como consta en varios manuscritos que muestran
trovas divinas bajo un texto de letras humanas, y al revés.
Puede conjeturarse, ademas, que los musicos que integraban
la Capilla Musical de la Catedral tuvieran como base de

operaciones dicho recinto, y que alli guardaran también
las piezas cuya ejecucion tendria lugar en otros sitios.
También hay que tener en cuenta la utilizacion del recinto
de las iglesias para la representacion de comedias, si bien
el nimero de piezas con masica de comedias es pequefio.*
Un ejemplo de musica de comedia conservado en la
coleccion es el objeto del trabajo que presentara Carlos
Seoane precisamente en este mismo Encuentro. Por Gltimo,
los encargos al maestro de capilla y a los musicos en
ocasiones podrian provenir de la misma persona, que
regulaba la actividad de la capilla catedralicia y que pagaria
aparte, como mecenas, otras presentaciones musicales: el
Arzobispo, y en su ausencia, el Dean y Cabildo.

Entre las piezas “divinas” de la coleccion hay més de
doscientos items® dedicados a distintos misterios de la vida
de JesUss; unos ciento treinta a misterios y advocaciones de
Santa Maria y otros sesenta, aproximadamente, celebran
a alrededor de treinta santos. De las piezas dedicadas a
Maria las mas numerosas (unas sesenta y dos) corresponden
a la Natividad, que en La Plata es la Guadalupe de origen
extremenio.

Para dar una idea general de la disposicion del material,
diré que casi en su totalidad se encuentra en conjuntos de
hojas sueltas (de unos 315 por 215 milimetros),6 cada una
de las cuales (Illamadas particelas) contiene la musica
correspondiente a un instrumento o a una voz; cuando se
trata de particelas para cantores, viene el texto debajo del
pentagrama. La carilla externa de la primera hoja suele
hacer de portada y la interna presenta por lo general la
parte del “bajo continuo”, es decir la que ejecuta la mano
izquierda del acompafiamiento (6rgano o clave), que se

223



complementa con las improvisaciones armonicas que ha
de realizar la mano derecha.

Como material para un filélogo, estos textos tienen
sus peculiaridades, ya que la fijacion del texto se hace
posible, en muchos casos, una vez restablecida la partitura,
es decir, un documento que permita observar en un golpe
de vista lo que cantan las distintas voces. Esta puede hacerse
materialmente (por escrito), o bien, si se numeran
cuidadosamente los compases de cada parte suelta, se puede
seguir lo que cantan las distintas voces que alternan en
contrapunto o que coinciden en armonias verticales, a lo
largo de toda la obra. En cualquier caso, se debe llegar a
lo que podriamos llamar la base textual. Cuanto mayor sea
la riqueza contrapuntistica de la obra musical, mas morosa
sera esta tarea. Como trabajo posterior, es necesario eliminar
las reiteraciones que solamente tienen sentido en el canto
de la pieza, establecer la versificacion, la puntuacion y la
acentuacion, todo lo cual es indispensable si se pretende
llegar a textos con sentido. También es necesario proceder
a la normalizacién ortografica, seglin un criterio definido,
y sefialar en el aparato de notas las variantes, las cuales en
ocasiones son verdaderas trovas que, cuando ocupan gran
parte del texto en un segundo renglén bajo los mismos
pentagramas, obligan a considerar la presencia de dos obras
literarias distintas. Por Gltimo, la presencia de vocabulario
fuera de uso en la actualidad, la de relaciones intertextuales
y las alusiones que hacen referencia a tradiciones literarias
0 a realidades que corresponden a la situacion cultural o
historica, todo ello ha de ser objeto del aparato de notas.

ENTRE LOS CANCIONEROS MUSICALES Y LA
LITERATURA DE CORDEL

Nuestros manuscritos presentan la doble paradoja de
encontrarse a medio camino entre uno y otro tipo de
documentos. No llegaron a manifestarse como literatura
de cordel por una limitacion verificada localmente; y un
simple cambio de usos ligados a determinadas épocas
impidio que pudiera conocérselos en un cancionero musical.

La mayoria de las obras de la coleccion tienen casi
todas las caracteristicas que suelen indicarse para las que
se encuentran impresas en los cuadernos de pocas hojas
(entre cuatro y dieciséis) que circularon por toda
Iberoamérica, llamados pliegos de cordel; con una diferencia:
que... no llegaron a ser publicadas en letras de molde, por
el hecho de que en La Plata no hubo imprenta hasta 1825.
Incluso los textos de algunas de nuestras piezas, con toda

224

seguridad, llegaron hasta La Plata en pliegos sueltos, y
fueron utilizados, es decir musicalizados, por un Maestro
de la Capilla platense.

Es necesario hacer una breve advertencia que permita
hacerse cargo de la importancia de la literatura de cordel
en Iberoamérica. Segun establece Antonio Rodriguez-
Mofiino, “anénimas en ocasiones, pero en otras muchas
también con autor expreso, ven la luz por primera vez en
ellos [en los pliegos] obras en verso de multitud de escritores
y, principalisimamente, los ejes de nuestra literatura [...]
La vitalidad de los pliegos poéticos es mayor aun que la de
los en prosa: ellos son los que transmiten un notable caudal
poético de Encina, de Boscan, de Garcilaso, de Silvestre,
de Lope, de Gongora, de Quevedo. En ellos hay que buscar,
a veces, la obra lirica casi entera de algunos escritores [...]".7

Una gran proporcion de pliegos impresos, precisamente
con los que establezco la relacion principal con nuestros
manuscritos, son conocidos como pliegos de villancicos, que
constituyen, segiin Alvaro Torrente y Miguel Angel Marin,
“uno de los productos mas peculiares de la tipografia
hispana durante los siglos XV1I al XIX. En su aspecto no
son muy diferentes de los pliegos sueltos convencionales
[...] Sin embargo, los pliegos de villancicos presentan, en
su funcion, una diferencia fundamental [...]: sus textos no
estan pensados para ser leidos o cantados al tono de alguna
melodia conocida, sino que recogen las letras de las
composiciones musicales interpretadas en una festividad
litargica concreta, en fecha, lugar y hora determinados,
cuya musica —y esto es una caracteristica fundamental—
habia sido escrita por un compositor profesional e
interpretada por los cantores e instrumentistas
—casi siempre profesionales— de una capilla de musica
eclesiastica”.8 Muchos de los textos de nuestra coleccion
responden a esta descripcion, y no es la menor coincidencia
su vinculacion a una celebracion especifica y su consecuente
caracter efimero.

La época de mayor produccion de esta literatura de
cordel coincide casi exactamente con las fechas de nuestra
coleccion: los pliegos de villancicos ocupan “entre los afios
1662 y 1820 [...] cerca de la mitad de la produccion
tipografica toledana”,® y se estima que la centuria
comprendida entre mediados del siglo XVII y mediados
del XVII1 es la época mas prolifica de publicacion de estos
pliegos”.10 Por otra parte, en relacion con los pliegos de
villancicos, se ha sefialado que “durante el siglo XIX se
produjo un proceso de decadencia que supuso la muerte
y el olvido de este género, hasta el punto de que la creencia
general hizo del villancico una cancién navidefia popular
‘alimentada por esencias folkloricas [...]"". 1



Una de las dificultades que presentan los manuscritos
es la identificacion de los autores de los textos. Ello no es
mas que otra semejanza con la literatura de cordel, que
puede atribuirse a uno de los rasgos que comparte gran
namero de escritores del pasado. Antonio Rodriguez-
Mofiino explica que “por lo que respecta a los volimenes
impresos con obra individual, hemos de decir ante todo
que son escasisimos los poetas de la época que vieron
estampadas sus tareas literarias”.12 Y también: “Infinitamente
mas modestos 0 mas despreocupados que nNosotros, Nuestros
antepasados no tenian la comezdn de publicar sus obras y
de llenar los estantes de las bibliotecas con los frutos de su
minerva. Muchos poetas se negaron a imprimir, estimando
gue no valia la pena poner en circulacion sus versos; otros
prescindieron de la paternidad, condenando a un anonimato
de terribles consecuencias para la historia literaria los partos
de su musa; otros, en fin, hicieron pavesas las paginas en
las cuales habian volcado su sensibilidad”.13

Isabel Ruiz de Elvira, al referirse a los pliegos de villancicos,
después de mencionar a unos cuantos autores (Vicente
Sanchez, Manuel de Ledn Marchante, Sor Juana Inés de la
Cruz, Manuel de Pifio, Agustin Moreto, José Pérez de
Montoro, Valdivieso e incluso Lope de Vega) indica que
“gueda [...] determinar la autoria de la inmensa mayoria
de los villancicos, citados como andnimos. Es posible que
muchos de ellos fueran escritos por el mismo Maestro de
Capilla que compuso la musica; pero otros serian encargados
a autores de renombre”.14 Aurelio Tello, que enfoca
precisamente el segundo caso, indica que “el autor de las
letras [...] tenia obligacion de conocer los géneros musicales
asociados al villancico y escribir los textos en funcién de
la muasica que se iba a utilizar”.> Ambos especialistas

perciben claramente la dependencia entre forma poética
y forma musical para la cual el texto ha sido escrito; pero
en la mayoria de los casos persiste el problema de la autoria.
Su atribucion a los compositores debe comprobarse en
cada caso, ya que existen ejemplos en contrario.

Por otra parte, se ha sefialado “la circulacion fluida
de estos impresos entre distintas instituciones religiosas”.16
Esta circulacién explica que Sor Juana Inés de la Cruz
tomara algunos textos publicados en Espafia para completar
series de villancicos correspondientes a determinadas
festividades, y asi cumplir los inaplazables compromisos
con las catedrales mexicanas;¥ explica también la presencia
en nuestra coleccion de algunos de los textos que se
encuentran bajo los pentagramas, asi como la que se verifica
en muchos sitios de la geografia americana y europea. La
gran cantidad de pliegos conservados en colecciones de
Londres, Cambridge, Praga, Lisboa y otras ciudades ha
motivado, desde hace dos décadas, la puesta en marcha
de un ambicioso proyecto que desarrollan Paul Laird y
David Pérez: el International Inventory of Villancico Texts
(1IVT).18

Tomando como muestra ochenta y tres poemas de la
coleccion,® guiado por los primeros versos de los catalogos,
he comparado los textos de nuestros poemas con los de la
Biblioteca Nacional de Madrid, y con los primeros versos
de las distintas partes de que se componen las obras
presentes en otras colecciones de pliegos sueltos; y he
identificado algunas coincidencias con poemas de nuestra
coleccion.20 En el cuadro que sigue, las columnas
corresponden sucesivamente a los dos catélogos ya
mencionados de la Biblioteca Nacional de Madrid, al de
las bibliotecas de Inglaterra, a Sor Juana Inés de la Cruz
y a Vicente Sanchez.2

TEXTO BNM BL/ULC S.J.1.C. V.S.
iAfuela, afuela! Madrid, 1688
iAqui, zagales! Madrid?, 1660? Zaragoza, 167022
Zaragoza, 1670 Zaragoza, 1670
Cayosele al Alba Madrid, 1698
Zaragoza, 1701 Zaragoza, 1701
Los coflades de la estleya Madrid, 1683 -
Oid el concierto atentos - - México, 167623
¢Quién llena de armonia...? Sevilla, 1670 Sevilla, 1670
Si a silogismos de gracia Cadiz, 1741 -
Vaya de jacara nueva Madrid, 1693 Zaragoza, 1683
Madrid, 1697
Madrid, 1698

225



Hay ademas coincidencias parciales con otros pliegos:
de algunas palabras o de toda una introduccién o de un
estribillo.2

No encontré coincidencias con los pliegos sueltos de
la Biblioteca Nacional de Madrid catalogados en 1988.25
Tampoco registré ninguna con los pliegos de bibliotecas
portuguesas catalogados por Garcia de Enterria y Rodriguez
Sanchez de Ledn? ni con el Romancero y Cancionero Sagrados
compilado por Justo de Sancha en el siglo X1X.

En cambio si existe una coincidencia de varias estrofas
entre un poema cuyo incipit es Menguilla le dijo a Fabio y
un anénimo recogido en el Romancero General 11.27

El segundo tipo de documento que es preciso relacionar
con nuestros manuscritos es el de los cancioneros musicales.
Estos son volimenes que traen el texto bajo los pentagramas,
“con todas las voces reunidas en un mismo cuerpo, en dos
folios del cuaderno, uno frente al otro, con las voces agudas
(Tiple y Alto) ubicadas del lado izquierdo (el Tiple arriba
y el Alto abajo) y las graves (Tenor y Bajo) del lado derecho”.28
El texto, ya sea de letras “divinas” o “humanas”, al igual
que ocurre con los pliegos de villancicos, es poesia para el
canto. Margit Frenk resalta esta cualidad: se trata de “poesia
para ser cantada [...] en una determinada ocasion: poesia
de cincunstancia y ademas, fundamentalmente, poesia para
una masica. Sin la circunstancia y sin la musica esa poesia
no es”.29 Las obras de nuestra coleccion habrian sido escritas
en un cancionero musical; pero no lo fueron porque
“durante el siglo XV1I se perdio la costumbre de agrupar
los villancicos en cancioneros y se impuso la de escribir las
partes de cada musico en hojas sueltas y la de publicar los
textos por separado”3® en los pliegos de cordel ya
mencionados.

Si observamos el contenido general de la coleccién,
se acerca mas al mexicano Cancionero musical de Gaspar
Fernandes que a los cancioneros peninsulares (Aurelio
Tello subraya que el de Gaspar Fernandes es el Unico
cancionero musical americano semejante a los
cancioneros ibéricos renacentistas). En éstos hay un
predominio de piezas “humanas”, mientras que en aquél
la proporcion es inversa: las compuestas entre 1611 y
1612, que ocupan el primer volumen editado por Tello,
son cincuenta y nueve en total, de las cuales solamente
seis son “humanas” (en concreto, de circunstancias). Las
distintas letras “divinas” también muestran proporciones
parecidas a las de nuestra coleccion: el mayor numero
corresponde a Navidad - Reyes y al Corpus 0 Santisimo
Sacramento; le siguen las dedicadas a la Virgen Maria,
y unas pocas son para uno u otro santo.3

226

Para puntualizar

Me parece que a la hora de acercarse a cualquier
material literario, la primera pregunta suele dirigirse al qué.
Sin embargo, con los textos poéticos de la coleccion musical
platense (y seqguramente los de otras colecciones similares),
esta pregunta no llegé a ser formulada, por el hecho de
que los textos no fueron objeto de atencion.

Muchas obras de la coleccion fueron interpretadas por
un buen nimero de coros y conjuntos orquestales, e incluso
grabadas en CD musicales de difusion mundial; pero en
todos los casos el centro de atencion fue la masica. A ello
hay que atribuir la pobreza generalizada en el tratamiento
de los textos. No faltan autores que han hecho una que
otra observacion respecto de ellos, sefialando coincidencias
con pliegos y obras publicadas o advirtiendo que una
expresion presente en los versos alude a algun aspecto de
la situacion historica o cultural. Pero da la impresion (insisto)
de que, hasta ahora, no habia sido formulada la pregunta
mas obvia acerca de qué tipo de material se tenia a la vista,
y la causa es muy facilmente identificable: que no se lo
tenia a la vista, al menos como objeto digno de atencion,
a pesar de su frecuente utilizacion, manipuleo, interpretacion
y grabacion.32

Si el lector mas desprevenido toma el volumen Il de
las obras completas de Sor Juana (en la edicion de Méndez
Plancarte), es decir las Letras sacras, no tiene la menor duda
de qué es lo que tiene en sus manos. Hara una lectura de
poemas, igual que si opta por leer romances anénimos,
rimas de Lope o sonetos de Quevedo. Con los textos
poéticos de la coleccion platense no ha ocurrido nada
similar, y pienso que solamente una edicion en la que los
textos sean el elemento sustantivo permitira asumir (o dar
por supuesto) lo evidente.

La tarea del filélogo con este tipo de material se
asemejara a la préactica de los editores de pliegos de cordel,
y de los pocos libros publicados que retnen, a partir de
ellos, los textos de uno u otro autor: la Lyra poética de
Vicente Sanchez, las composiciones de Manuel de Ledn
Marchante, las de Sor Juanay los demas ya mencionados.
Es mas, el modelo inicial para la transcripcion y fijacion
textual deben ser tales pliegos y libros publicados. La tnica
diferencia importante con una edicion actual es el aparato
de notas, que no habria sido necesario en la época en que
las obras fueron escritas, porque las expresiones, las alusiones
y todo el lenguaje poético eran conocidos por los lectores
contemporaneos.



NOTAS

10
1n
12

La ciudad mantiene los nombres de sus diversas etapas historicas:
Chugquisaca, el del antiguo asentamiento precolombino, La Plata,
como se la conocia en tiempos coloniales, cuando era sede de la
Real Audiencia de Charcas, y Sucre, nombre del periodo republicano.
El actual territorio de Bolivia corresponde (con algunas
simplificaciones necesarias, junto con otros recortes en extension)
a lo que se entendia por Charcas en el periodo colonial: una zona
geografica articulada por las ciudades de Potosi, La Paz, Cochabamba,
Oruro y Santa Cruz de la Sierra, ademés de la mencionada sede de
la Audiencia.

Acerca del primer conjunto de manuscritos mencionados, Samuel
Claro Valdés (1974, pp. XIX-XX) afirma en que “es, sin duda, el
mas importante de América del Sur por la diversidad de su repertorio,
el nimero de obras que contiene y, particularmente, por la calidad
uniformemente alta de ellas”, aseveracion que al pasar los afios fue
ampliamente confirmada.

Aclaro que esta observacion general (hecha a partir de los datos del
catalogo) es susceptible de muchas precisiones. Los manuscritos que
llevan fecha, junto con aquellos en que resulta facil establecerla con
aproximacion, por corresponder a un compositor conocido, suman
alrededor de 570, es decir no mas de un 44%. La lectura de los
textos poéticos y de otras referencias permite muchas veces fijar la
fecha de més obras.

Me ocupo de ello en Letras humanas y divinas de la muy noble ciudad
de La Plata (Bolivia), de préxima publicacion.

No siempre un item lleva una sola obra: los hay que contienen
varios juegos de manuscritos, y una misma pieza puede tener mas
de un texto.

Es el tamafio aproximado de los llamados “simples” en el Catalogo.
Los hay “dobles”, escritos en una cara, que doblados en dos tienen
el mismo tamafio que los anteriores. Y también hay algunos, como
los del item 37, cuyo tamafio es la mitad de un “simple”: 215 por
152 milimetros, y son llamados “medios”.

Rodriguez, Mofiino, 1968, p. 33.

Torrente, Marin, 2000, p. XV.

Ibid., p. XVII.

Ibid., p. XIX.

Guillén Bermejo, Ruiz de Elvira Serra, 1990, pp. XI-XII.
Rodriguez, Mofiino, Antonio, Op. cit., p. 17.

16

17
18

19

20

21

22
23

24

25
26
27
28
29
30
31
32

Ibid., p. 23.
I. Ruiz de Elvira, 1992, p. XIII.

“Sor Juana Inés de la Cruz y los maestros de capilla catedralicios
o De los ecos concertados y las acordes musicas con que sus
villancicos fueron puestos en musica armonia”, p. 11.

Rodriguez, Mofiino, A., 1968, p. XXXV.
Tello, A., 1996, pp. 19-24.

En las Universidades de Michigan y Nueva York. Ver Torrente —
Marin, 2000, p. XXI.

Se trata de los poemas cuya edicion y anotacion realizo en el libro
Letras humanas y divinas, ya mencionado, de proxima publicacion.
Fuera de esa muestra, de la que no incluyo aqui el listado por falta
de espacio, algunos autores han notado otras coincidencias. Espero
ofrecer, en unos meses mas, un trabajo exhaustivo sobre este punto.

Obviamente no incluyo las obras en las que coinciden solamente
unas palabras o0 pocos versos introductorios.

La obra de Vicente Sanchez, asi como la de Sor Juana, también se
encuentran en el catalogo de villancicos del siglo XVII de la BNM.

La publicacion de la Lyra poética es postuma, de 1688.

“Silencio, atencion” es el incipit de Sor Juana. Bernardo Illari repar6
en la coincidencia de los textos.

Ocurre por ejemplo con un Afuela, afuela / apalta, apalta de las
colecciones de Inglaterra; pero las coplas difieren completamente.
Por lo general ocurre con expresiones ya consagradas: “Silencio,
pasito”, etc.

Biblioteca Nacional de Madrid, 1988.

M. C. Garcia de Enterria; M. J. Rodriguez Sanchez de Ledn, 2000.
Durén, A, (ed.), 1851, p. 514.

Tello, A., 2001, p. XXX.

Citada por Tello, A., 2001, p. XLIII.

Ibid., p. XXXIV.

Ibid. pp. XX-XXI.

Lo que afirmo no va en desmedro de los trabajos realizados hasta
el momento con los materiales de la coleccion, muy meritorios casi
todos desde el punto de vista musical.

227



BIBLIOGRAFIA

Biblioteca Nacional de Madrid, Pliegos sueltos poéticos de la Biblioteca
Nacional; siglo XVI1, Madrid, Biblioteca Nacional, 1988.

Claro Valdés, Samuel, Antologia de la mUsica colonial en América del Sur,
Ediciones de la Universidad de Chile, Santiago de Chile, 1974.

Garcia de Enterria, Maria Cruz y Maria José Rodriguez Sanchez de Ledn,
Pliegos poéticos espafioles en siete bibliotecas portuguesas (s. XVI1); catélogo,
Alcala de Henares, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Alcala,
2000.

Guillén Bermejo, M. C. — I. Ruiz de Elvira Serra, “Introduccion”, en
Catdlogo de villancicos y oratorios en la Biblioteca Nacional, siglos XVI1-XIX,
Ministerio de Cultura, Direccion General del Libro y Bibliotecas, Madrid,
1990. pp. XI-XXI.

Rodriguez-Mofiino, Antonio, Poesia y Cancioneros (siglo X\V1); discurso
leido ante la Real Academia Espafiola el dia 20 de octubre de 1968 [...] y
contestacion del Excmo Sr. D. Camilo José Cela, Madrid, 1968.

Roldan, Waldemar Axel, Catalogo de manuscritos de musica colonial de la
Biblioteca Nacional de Bolivia, UNESCO / Instituto Boliviano de Cultura,
1986.

Ruiz de Elvira, 1., “Introduccién”, en Catalogo de villancicos de la Biblioteca
Nacional, Siglo XV11, Direccion General del Libro y Bibliotecas, Ministerio
de Cultura, Madrid, 1992.

228

Sancha, Justo de, Romancero y Cancionero Sagrados; coleccion de poesias
cristianas, morales y divinas, sacadas de las obras de los mejores ingenios espafioles,
Biblioteca de Autores Espafioles, Madrid, Rivadeneyra, 1855.

Sanchez, Vicente, Lyra poética de Vicente Sanchez, natural de la Imperial
ciudad de Zaragoza. Obras posthumas que saca a luz un aficionado al autor,
Zaragoza, Manuel Roman, 1688.

Sor Juana Inés de la Cruz, Obras completas, ed. Alfonso Méndez Plancarte,
Meéxico, Fondo de Cultura Econémica, 1955.

Tello, Aurelio, “Sor Juana Inés de la Cruz y los maestros de capilla
catedralicios 0 De los ecos concertados y las acordes musicas con que
sus villancicos fueron puestos en musica armonia”, en DATA n. 7, Sucre,
Instituto de Estudios Andinos y Amazénicos (Universidad Andina
Simon Bolivar), 1996, pp. 7-24.

Tello, Aurelio, Cancionero Musical de Gaspar Fernandes, Instituto Nacional
de Bellas Artes — Centro Nacional de Investigacion, Documentacion e
Informacion Musical Carlos Chavez, México, Volumen 1, 2001.

Torrente, Alvaro — Miguel Angel Marin, Pliegos de villancicos en la British
Library (Londres) y en la University Library (Cambridge), Kassel, Edition
Reichenberger, 2000.



.“,‘

Piotr Nawrot, svd / Polonia

LA VIDA LITURGICO - MUSICAL
EN EL COLEGIO JESUITICO EN CUZCO (SIGLOS XVI a XVIII)






| Colegio-Seminario Real, San Francisco de

Borja, en Cuzco —el segundo colegio que

tenia la Companiia en el Perd, después del

de Lima- fue el méas importante centro de
educacion para la nobleza india en toda la América
Meridional. Fundado por orden y aprobacién del mismo
Rey, los hijos de los caciques obtenian una beca para
estudiar alli y los jesuitas supervisaban la marcha del colegio
y el progreso que hacian sus alumnos. Fuera de la aristocracia
india se admitia alli también, con nombres de pupilos,
algunos nifios, hijos de espafioles principales, de la mas
alta nobleza de esta insigne ciudad.? Cuzco, famosa también
por sus espléndidas iglesias, capillas y atavios para el servicio
litargico, ya en la segunda mitad del siglo XVII fue declarada
como la mas adelantada ciudad en todo Per( en toda
cristiandad y policia, donde la orden de republica fue tan
concertada como lo era en los pueblos de Castilla. Disponia
también de buen ndmero de confradias y campanas y cantores
¢ tocan muy bien todo genero de instrumentos musicos con grande
destreza en este oficio.3 La disciplina que regia en el colegio
era bastante rigida:

A las cinco y media de la mafiana, los dias de trabajo (los
de fiesta una hora mas tarde) a toque de campana se levantan
de sus camas, y luego sin emperezar, ni dar lugar al menor
castigo, se recogen en su capilla, que es hermosa sobre
manera, y tiene un retablo de cedro dorado, que se estreno
el afio pasado; obra de mucho primor. Aqui se estan rezando,
y cantando a dos Coros el Alabado, hasta las seis, hora en
que les dice misa su rector. De esta distribucion salen con
sus libritos, y procesos a estudiar sus lecciones en el corredor
a vista de el Maestro. A las 7, a toque de campana, entran

en su escuela donde concurren, con separacion de lugares,
nuestros pupilos Espafioles, y los demas nifios, que vienen
de sus casas; y pasan estos de 250, porque tiene muy
acreditada su escuela el Hermano Maestro. A las 8 y media
salen nuestros Pupilos, y Colegiales a tomar un ligero
desayuno: para volver con aliento a sus estudios y tareas,
hasta las once. Y habiendo salido de la escuela, tienen media
hora de descanso. Después se les toca a comer; y acuden
con los nuestros a su Refectorio, a una banda los pupilos,
y a otra los Colegiales; y todos estdn mientras dura la comida
con mucho silencio, modestia, y atencion al libro, que se
les va leyendo entre tanto, que estan a la mesa: como se
estila en nuestros seminarios, que tiene a cargo de Nuestra
Compafiia este nuevo mundo. De el refectorio van a dar
gracias al Sefior a su Capilla, donde cantan a dos coros,
como ya se dijo, el Alabado. La siesta la pasan en la huerta
en otro corredor a la entrada bien adornado de pinturas
etc. Y aqui Maestro asalariado para este efecto, les da leccién
en arpa, guitarra, vihuela, y otros instrumentos musicos, a
que nuestros Caziques son muy inclinados. A las 2 de la
tarde vuelven con los demas de fuera a las tareas de sus
libros, planas, y argumentos de la doctrina cristiana, segiin
la compendio el Padre Gerdnimo de Ripalda. Llaman
argumentos las preguntas que de ella se hacen reciprocamente
los Nifios. Y todo esto dura hasta las cinco de la tarde: hora
en que rezan el Rosario de la Santisima Virgen. Y habiendo
descansado por espacio de media hora, vuelven al ejercicio
de preguntas y respuestas de la doctrina cristiana. Y estas
son como unas conferencias, que entre si tienen lo que han
estudiado determinadamente de esta materia; por ser tan
importante su frecuente repeticion, para que se les imprima
como indeleble en la memoria. A las oraciones se recogen
a la Capilla, donde el Padre Rector reza con ellos la Letania

231



de la Santisima Virgen, y otras oraciones. Y en saliendo de
aqui se van a sus salas a estudiar sus liciones, aquellas de
que han de dar cuenta a sus Maestros el dia siguiente. A las
8 de la noche cenan, y hecho examen de conciencia se
recogen a dormir. Tienen de constitucidn sus confesiones,
y comuniones al principio de cada mes, fuera de otras extra
ordinarias, en las fiestas principales como en la de su Patrén
Nuestro Padre San Francisco de Borja, en la de Nuestro
Padre San Ignacio, Jubileo de 40 horas, etc. Antes de
comulgar se van recogiendo a la Capilla donde se les lee
algln libro tocante a la Comunioén, disposiciones para élla,
y efectos que de ella se perciben, y de la misma materia les
hace platica el Padre Rector.4

Fuera de ello, todos los miércoles y viernes del afio se
reunian en la iglesia para las platicas espirituales. En los
rezos diarios de la doctrina cristiana, congregados en el
templo, a menudo la cantaban en coplas de notas y motetes;>
cosa, g acausado y causa mucha edificacion. Ampliando sobre
el mismo:

...y algunos de ellos son diestros en la musica sin poder
haber aprendido mas que de oidos y por no tener 0jos
toman de memoria los responsos y himnos para cantar en
sus fiestas y en las misas que dicen aqui por sus difuntos.
Todos los sdbados cantan en esta su Iglesia y capilla la salve
de Nuestra Sefiora y su Letania a canto de érgano y asi en
estos dias como en sus fiestas y procesiones y en las de
nuestro colegio tocan los ministriles de dicha cofradia sus
orlos, flautas, chirimias y trompetas y esto con mucha
destreza...

... y campea esta cofradia el dia y octava de Corpus Christi
y los dias de sus fiestas y Jubileos que son tres o cuatro en
el afio en los cuales hacen por la plaza procesion publica
con sus cantores y ministriles tocando...

Desde Cuzco partian expediciones misioneras a pueblos
vecinos a fin de cristianizar la zona. En ellas participaban
también los musicos del colegio. A la entrada del pueblo
formaban una procesién con un pendédn y una campanilla
al frente, cantando la doctrina. Ello incitaba al poblado,
inicialmente desconfiado y desinteresado, a concurrir —en
gran numero— a escucharlos. Cuatro tipos de cantos se
entonaban en esta situacion: procesional, devocional
(arrodillados frente a la Santa Cruz), canto de entrada a la
iglesia (probablemente el Alabado) y el canto de caracter
catequético, cuyo rol era reforzar la memorizacion de las
verdades expuestas en la prédica. Para estos Gltimos cantos,
asi como para el sermdn, se empleaban las lenguas
autoctonas.” El modo de hacerlo era asi:

232

... despues de tenida nuestra oracion y rezadas las horas, [se
armaba] la procesion de la doctrina en el modo arriba dicho,
con la qual ybamos a adorar una cruz y viendola, hincados
todos de rodillas, cantaban una oracidn en reverencia de la
Cruz, y volviendo a la iglesia, se cantaba a la entrada otra
acomodada p.a entrar en ella, y tomar el agua bendita. luego
se les hazia la doctrina cantandoles p.a variar alg.os cantares
deuotos de la mesma materia de a se les auia de predicar.®

A menos de tres decadas del establecimiento del colegio,
los alumnos cantaban los Salves y Letanias en polifonia,
tocaban orlos, cornetas, flautas, chirimias, trompetas y
bajones; ademas participaban en solemnes procesiones. Se
invirtieron elevadas sumas de dinero en la decoracion de
los templos, en sus adornos, en las esplendorosas liturgias
celebradas en ellos y en los atuendos de los participantes
en las ceremonias sagradas. Tanta importancia se confirio
al rol de la musica en la vida de la ciudad que, se calcula,
se invirtieron doce mil ducados en los instrumentos
empleados en la festividad de Corpus Chisti. Esta fiesta de
Corpus, con su solemne procesion a cuatro altares, fue una
de las mejores oportunidades para que la ciudad se vista
de gala y para que sus habitantes se exhiban de acuerdo a
la composicion jerarquica vigente. La Carta Anua de 1600
dice:

... El colegio més vecino y cercano que tiene él de Lima es
este de Cuzco... La ciudad donde esté fundado se Ilama
cabeza de estos reinos, y provincias, asi por ser muy antigua
y seria nada en todo genero de cosas como por la grande
multitud de indios que ay en ella, y su contorno; fue este
el antiguo asiento y corte de los Incas Reyes de esta tierra
(como otras veces se ha escrito) y asi ha permanecido aqui
la nobleza, y policia de los indios del Piru. Por esta razon
es el principal empleo de este colegio el trato y ministerio
de ellos, con particular frusto [fruto?] que se saca de el y
misericordias, que usa el Sefior con esta pobre gente por
medio de los de la compafiia. Ha ayudado mucho para este
fin este afio al haber andado en fervor la cofradia del nombre
de JesUs cuya fundacion es antigua en la iglesia de este
colegio; es tan frecuente y ordinario en ella el concurso de
los indios que impidieran el ministerio con los espafioles,
si no se diera traza para que se pasaran a tratar las cosas de
sus almas a una iglesia que tienen continuada por un lado
con la nuestra: aqui tienen sus platicas espirituales todos
los miércoles y viernes del afio, sus confesiones y comuniones:
Rezan aqui cada dia la doctrina cristiana y la cantan con
otras coplas devotas. Dicen La Salve y Letania, a canto de
organo los sbados y asi en estos dias como en sus fiestas
y procesiones, tocan los de esta cofradia, sus ministriles,
orlos, flautas, chirimias, y trompetas y todo con tanta



destreza, que es para alabar al Sefior. Mueve se mucho esta
gente por cosas exteriores que ve y para que por todas vias
tengan las ayudas que ser pudieren, para su aprovechamiento
tiene pintado en los lienzos de pared de su iglesia el juicio,
gloria y penas de los condenados, en el infierno, tienen
muy bien dibujados por sus especies y diferencias todos los
vicios y pecados de los indios que como es espejo donde
cada uno se halle y mira. Es cosa maravillosa los grandes
efectos que en ellos causa...

...Una de las cosas que mas mueve a devocidn es el ver esta
cofradia el dia del Corpus Christi acompafiando la procesion
que se hace en esta ciudad. Van en ella mas de 500 personas,
muy bien aderezadas y los 24 de la cofradia que son ciento
y cincuenta. Llevan sus cirios encendidos en las manos con
las armas de Jesus. En ellos vestidos los indios con camisetas
blancas y acollas [abollas?] o mantas coloradas que es su
vestido, unos lo Ilevan de grana, con pasamanos de oro,
otros de damasco y terciopelo y tela, guarnecido de plata y
oro y entre estos los indios que hay en esta ciudad de casta
de los reyes de esta tierra que son incas. Van en el vestido
y particulares insignias del vestido al modo y usanza de los
Incas Reyes. Llevan en su procesion este orden. Va el Prioste
que va delante que es un inca principal ricamente vestido
y el penddn que lleva en la mano, vistosamente labrado de
damasco carmesi, con las insignias de la cofradia. Todo el
penddn va lleno de vidrieras y cristales, que estos en encajes
galanos para que resplandezcan y hagan una muy lucida
vista y reverberacion con el sol y la lanza o vara que lleva
es de plata. A los lados del pend6n van dos indios con dos
ricas mazas de plata en sus hombros, luego se siguen los
cofrades y los 24 y en el ultimo lugar vienen las andas que
son de plata de una labor muy prima con un nifio Jesus.
La mejor cosa que hay en esta ciudad, que se aprecia su
hechura con el valor de las andas en cuatro mil pesos y lo
que tiene la cofradia en orlos, chirimias, cornetas, flautas,
bajones y trompetas y cera y otras cosas de estima vale doce
mil ducados; saca este dia del Corpus la cofradia.®

Alrededor de 1620, la iglesia de Cuzco contaba también
con Grganos. La Carta Anua de 1623 no precisa qué clase
de instrumentos eran, sin embargo, se presume, que uno
era grande y el otro un 6rgano positivo que se utilizaba
mayormente para las procesiones. Refiere:

...cada una de las partes del templo, que podrian sostener
o recibir algunos adornos primorosamente decorados, [tenia]
imagenes de los santos en frecuente actitud de stplica; y no
puede faltar para esta sagrada celebracion para despertar el
piadoso afecto los sentimientos de trompetas, liras, flautas,
y con los 6rganos y con los musicos... cantan visperas, cantan

los himnos al Santo Padre, funciones sagradas durante la
octava...10

La iglesia no era el Unico recinto de la ciudad donde
habia 6rganos. Dofia Theresa Orgafiez, principal benefactora
de los jesuitas en Cuzco, regal6 a la comunidad religiosa
un organo a fin de acompafiar las fiestas de casa.! En
gratitud por su generosidad y la de otros cofundadores y
bienhechores del colegio de los jesuitas en la urbe, cada
afo se cantaba dos Misas Réquiem por su eterno descanso.
También el dia de Conmemoracion de los Difuntos se hacia
misa cantada por los difuntos, la cual era seguida de un
responso de difuntos, salmodiado por la misma comunidad
religiosa.2

Las liturgias festivas a las que atendian los colegiales
eran de lo mas ceremoniosas y, en algunos momentos,
costosas. Asi eran también las procesiones:

...Ias dos congregaciones, que esta gente tiene en este colegio
han celebrado sus fiestas con devocion y aparato de tal
suerte que ha sido menester ponerles tasa a los gastos
atendiendo a sus cortos caudales, algiin ejemplar de celo,
etc. que habia llegado el namero de los cirios en una
procesion de una de las fiestas a dos mil, valiendo aca una
libra de cera por lo menos doce reales, y asi se les ha ido
a la mano para que no pongan tanta en los altares. La fiesta,
bien es que como la imagen, que tiene en su capilla de
Nuestra Sefiora de Loreto es tan hermosa, y de tanta
devocion en esta ciudad y su musica (de que tiene escuela
la cofradia) de tanta estimacion, es la frecuencia a sus misas
tan grande que los obliga a mayores demostraciones,
particularmente en los novenarios de las fiestas de Nuestro
Sefior, que aqui estan bien entablados con la devocion de
las sefioras espafiolas... aquellas han hecho muchas limosnas
a la capilla, con que se ha podido hacer un sagrario para
entablar una cosa que ya queda entablada...13

La canonizacion de Francisco de Borja dio lugar a una
serie de misas solemnes, visperas ceremoniosas,
presentaciones de coloquios, comedias, Operas Yy festejos
pomposos en todas las ciudades y misiones donde habia
presencia jesuitica. En la Provincia del Per( ello tomé un
caracter mas augusto aun, ya que no sélo que al nuevo
Santo se lo conceptuaba como fundador y padre de la
Provincia, sino que el Virrey entonces de estos Reynos, el
Excmo. Sefior Conde de Lemus, Don Pedro Fernandez de
Castro, era pariente directo del Venerado Francisco (nieto
de el Sto. Borxa). Conscientes, los jesuitas y el Conde, de
sus obligaciones con el Bienaventurado, dispusieron que

233



la canonizacion se celebrase a toda costa y lucimiento. La
noticia llegd a Lima, justamente cuando la ciudad estaba
festejando la edificacion de un nuevo templo para la urbe,
Nuestra Sefiora de los Desamparados, cuyo fundador fue
el piadoso Conde. Ordend el Principe, que se efectuasen
dos procesiones en aparato, ostentacion y grandeza, las mayores
que ha visto la América, una consagrada a la Santisima
Sefiora,** y la otra en honor del recién canonizado. Ademas:

234

...dispuso, pues, esta Provincia las fiestas a San Francisco
de Borja, alentando las con su actividad, su excelencia, pues
habia prevenido a los caballeros de la ciudad para el rezo
de lugar, toros y cafias, alcancias, carreras, saliendo el mismo
Principe a correr, para que estrenara una gala digna de su
grandeza; los demas caballeros se prevenian de cabos ricos
y a las libreas; para el lucimiento de aquellos dias trabajo
se también una Comedia por un ingenio singular de los
nuestros, de extraordinario artificio y admirables perspectivas
y mUsicas, que fueran la admiracion de esta corte; el certamen
poético le tenia un Padre encomendado a la imprenta; y la
publicacién de la fiesta habia de ser dentro de quince a
veinte dias, cuando la muerte de el Excmo. Sefior Conde
de Lemos cortd el hilo de oro de su vida; y apago los animos
de todos, sin dejar alientos para lamento solemnidad.
Suspensas quedaron con esta fatalidad las fiestas desde el
diciembre de 1672 asta el octubre inmediato de 73.

[Sin embargo]... por no parecer ingrato a las obligaciones
gue debe al Santo [se sefial6] ocho dias para un octavario
religioso de misas solemnes, con visperas y sermones que
oficiaron y predicaron, el primero dia el Cabildo Eclesiastico,
el segundo la religion de S. Domingo..., San Francisco...,
Agustinos..., Redentores de la orden de Nuestra Sefiora de
la Mercedes..., los de San Juan de Dios..., nuestro colegio...

Un dia de estos por la tarde se dedicé a la reparticion de
premios; que se dieron de estimacion y precio a los poetas
que compusieron al certamen poético. Para cuya prevencion
se publico este algunos dias antes en un publico y aseo que
se dio a las mas principales calles de la ciudad, pregonando
las fiestas; este se compuso de los nifios estudiantes de
nuestra escuela saliendo a toda costa Itcidos estrenando
ricas galas y siendo de admiracion el ver como gobernaban...
El Colegio de el Callao anidio [sic] a la Solemnidad y adorno
ostentoso de su iglesia un Coloquio que representaron una
tarde unos nifios de las escuelas. Cantando, representando
y bailando casi a un tiempo con mayor admiracion, porque
en aquella edad parecieran imposibles aquellos primores...

Tres octavarios dedicé a gloria de San Borja el Colegio y
Ciudad de el Cusco; sagrado el primero en que la clerecia,

universidad, religiones y Colegio Real de San Bernardo
oficiaron las misas y honraron los pulpitos los mayores
sujetos que acreditan estas familias... Después de estas
obligaciones sagradas y divino culto a la celebridad de el
Santo, se siguieron los ocho inmediatos dias para el
divertimento y regocijo publico de comedias, que
representaron con toda ostentacion de grandeza y aplauso
nuestros colegiales de San Bernardo; y estudiantes gramaticos
de nuestras escuelas. No ha visto dias iguales el Cusco; pues
no se repard para el desempefio de la obra, en empefiarse
los caudales, proviniendo y a los aparatos IUcidos a toda
costa.15

Populares fueron también, en el Colegio de Cuzco,

las representaciones del Nacimiento de Jesus. De la siguiente
forma se celebro esta fiesta en el afio 1690:

Los Indios tienen una muy capas y no menos hermosa
capilla de cal, y canto, y béveda por techumbre, adornada
de primorosos retablos de cedro sobredorado y en ella
fundadas sus cofradias. Aqui celebran sus fiestas con toda
devocion y singulares adornos de luces, ramilletes de flores
naturales y artificiales, etc. Esméranse mucho en celebrar
la octava del Santisimo Sacramento [;Nacimiento?] en que
platica de tanto misterio cada dia de los del octavario en la
lengua india alguno de los Padres mas graves, siendo uno
de ellos el Rector. Tienen sus misas que llaman de aguinaldo
los nueve dias, que preceden al del Sacratisimo Nacimiento
de Nuestro Sefior Jesucristo. Cantanse con tanta solemnidad,
gue muchas de las sefioras espafiolas asisten a ellas, atraidas
de la devocion de los Indios, que ni perdonan a gastos, ni
a desvelos en el mas costoso y lucido adorno de su capilla
y altares: anhelando con sagrada y piadosa emulacién cada
cual de las cofradias que concurren a la celebridad de este
novenario. Aquel dia, que corre por su cuenta, se aventaje
a los demas en el religioso culto, que conspiran a dar todos
a Nuestra Sefiora de Loreto, cuya milagrosa imagen ocupa
el altar mayor de aquella gran capilla, por estar dedicada
singularmente a su nombre. No se debe pasar en silencio,
que al cantarse la Gltima misa de aguinaldo, la vispera del
Sacratisimo Nacimiento del Sefior se hace en el Presbiterio,
digdmoslo asi, de dicha capilla una muy devota, aunque
muda representacion de aquel dulcisimo misterio, rodeando
la curiosa cuna en que se reclina el Soberano Nifio Jesus,
asistido de Maria y de Joseph. [En ella participan] muchos
Nifios de los mas pequefios de nuestra escuela de San
Francisco de Borja, vestidos al modo que se suelen pintar
los Angeles, con alas sobre los hombros y guirnaldas en las
cabezas. Luego entran por una puerta y salen por otra otros
nifios, en forma de pastores y zagales, habiendo antes adorado
al Nifio Dios y ofrecidole, éste un corderillo de leche, aquél
unas mantillas de tela rica, ése otro unos muy aseados



pafiales, etc., que dejan al pie del fusete [sic] donde esta el
Nifio Jesus. Y por dltimo salen los tres Reyes Magos
costosamente vestidos, que en la misma forma, aunque
conducidos de una estrella adoran al Infante Divino, dejando
sobre el fusete [sic] las artuitas de plata en que llevan sus
preciosos dones. Todos ellos salen acompafiados de criados
y pajecitos. Y es un acto aqueste tan tierno y tan devoto,
que ninguno de los circunstantes puede mirarle, sin que se
le derrita el corazon en lagrimas por los 0jos. En esta capilla
todos los viernes del afio cantan su Misa muy solemne al
Santo Cristo y se sigue la platica que se les hace. Predicaseles
todos los domingos del afio, mafiana y tarde (ya se entiende
que en su idioma indico) y después del sermén de por la
mafiana tienen en otra capilla aparte su platica espiritual”.16

NOTAS

1

Parte del estudio: Piotr Nawrot, Archivo Musical de Moxos. Antologia
(Cochabamba: APAC, 2004), 1. 75-81.

“En la imperial ciudad del Cuzco, antigua corte de los Reyes naturales
de este Per(, que en idioma indico se intitulaban Incas, fundé en
nombre de el Rey, Nuestro Sefior que entonces reinaba, y de sus
legitimos sucesores en la monarquia Espafiola, y dotd con rentas
reales un Colegio seminario; para que en él se educasen a cargo, y
cuidado de la Compariia de Jesus los hijos de los Caciques, Indios
principalisimos, y como Sefiores de titulo...

...Tiene 20 Colegiales mayorazgos de Caciques muy principales,
segundas personas y herederos de los Cacicazgos de los 3 Obispados,
de este gran Cuzco, de Arequipa y de Guamanga, de que antiguamente
se componia un solo Obispado intitulado de el Cuzco, hasta que
a instancias dele Excmo. Sefior Don Fernando de Mendoza, de
Nuestra Compafiia, hallandose obispo de todas tres ciudades, sus
dilatadisimos distritos, se... para que los ensefiemos a leer, escribir,
contar, y principalmente policia y doctrina Cristiana.

A vueltas de estos Colegiales sefialados por su Majestad se reciben
otros hijos también de Caciques y principales...

También se reciben con nombre de pupilos algunos nifios hijos de
Espafioles principales, de la primera nobleza de esta insigne ciudad...”
[ARSI, “Peruana Litterae Annuae 1688-89-90,” Pert 17, f. 161.]

AHSI, Historia General de la Compafiia de Jhs en la Prouincia del Piru.
1567-1599, Per(i 23. Dos tomos. T. 2, f. 6-7.

AHSI, “Litterae Annuae 1688-89-90,” Peru 17, f. 162.

...tiene la Comp.a en el Cusco Iglesia particular par los yndios en
la qual en ningun tiempo del anno ni ora del dia deja de auer
muchos de ellos assi hombres como mugeres rezando y aprendiendo
la doctrina y cantando canciones en que se contienen los mistrios
de nra fe. [ARSI, Per(l 19, Peruana Historia I, 1567-1625, f. 62.]

ARSI, Historia General de la Compafiia..., Pert 23, 2:11-12.

En los archivos musicales de las antiguas reducciones jesuiticas que
hubo en Bolivia hay mas de un centenar de estos cantos en diversas
lenguas nativas.

8
9

10

1

12

ARSI, “Peruana Historia I, 1567-1625”, Per(i 19, f. 220.

AHPTSI, “Annua de la Proua, del Piru. Por afio de 1600”, Per( I, Caja
83, f. 6.

AHPTSI, “Litterae annuae es Provincia Peruana Societatis lesu, Anni
1623-1624”, Perti 11, Caja 84 bis.

“...singule partes templi, que aut sustinere, aut capere poterant
aliquod ornamentum affabre docorate. Imagines sanctorum infre-
quenti supplicatione circumlate, et nequid de esset ad exitandem
pium affectum animorum tubis, fidibus, fistulis, organis que musicis
adiunctis sacra per acta... vespere dicte, hymni decanti a die sancto
Parenti, sacra per octo insequentes omnium animos honestissima
volumptate demulcisum...” [Ortografia segin el MS].

“Dio esta Sefiora para la fundacion de este Colegio veinte mil pesos
ensayados que se pusieron en renta en esta ciudad y en la de Lima,
y después afiadi6 otros diez mil pesos ensayados que se sacaron de
neas joyas y preseas de grande estimacion y valor de oro y plata...
Dio también la Sefiora Dofia Theresa Orgafiez fuera de estos treinta
mil pesos ensayados, una tapiceria rica de doseles de damasco
carmesi y otras cosas curiosas para las fiestas; dio mas una docena
de reposteros de cumbre muy ricos y vistosos; iten, un dosel de
terciopelo carmesi; iten, algunos candeleros de plata curiosamente
labrados; una alfombra muy grande y rica para nuestro altar mayor
que se comprd en mil pesos; un famoso 6rgano para las fiestas de
casa, de valor y estimacion...

[ARSI, “Fundadores de los Collegios desta Prou.a del Peru,” Fondo
Gesuitico, 1488, Perd, f. 13.]

“... por tan singulares honras y favores que... ha recibido la Compafiia
y nuestra ciudad del Cuzco, ha mostrado y procura manifestar su
debido agradecimiento en las misas, oraciones y sufragios que
continuamente ofrece, conforme a nuestro Instituto, por los Sefiores
Diego de Silva y Dofia Theresa Orgafiez y demas sucesores suyos y
patrones nuestros... A tan grandes fundadores celebra este Colegio
fiesta, con misa y sermon del Domingo de la infraoctava de la
Concepcion de Nuestra Sefiora... y este dia dicen los padres misa
y los hermanos un rosario por dichos fundadores y al tiempo del
evangelio a uno de sus sucesores, que hoy es el Sr. Don Bernardino

235



13

14

de Silva Cordoba y Guzman, se le da una vela encendida con
asistencia de los Padres del Colegio y mientras dura la misa y sermén
se sienta en sillay se le da cojin al lado del P. Rector en nuestra
capilla mayor...”

“... [para los] Sefiores cofundadores de este Colegio del Cuzco de
la Compafiia de Jesus, Juan Gongalez de Vitoria y Dofia Francisca
de Vargas, [por las limosnas que hicieron] dicenseles las misas que
acostumbra la Compafiia por sus fundadores cada semana y cada
mes y el dia que se hace la fiesta de Nuestra Sefiora del Carmen, a
21 de Noviembre. Se enciende una vela desde el tiempo del Evangelio
y en nombre suyo memoria y agradecimiento nuestro a tanto
beneficios se pone en el altar de esta Sefiora. También se les dice
entre afio dos misas cantadas de réquiem y la una el dia de la
Conmemoracion de los Difuntos y otro responso después de la misa
que este dia canta nuestra comunidad.” [ARSI, “Fundadores de los
Collegios desta Prou.a del Peru,” Fondo Gesuitico, 1488, Perd, f. 15.]

AHPTSI, “Letras annuas de esta Provincia del Peru desde Mayo de 1636
hasta el de 37,” Pert 11, Caja 84 bis, ff. 3-4.

Las festividades en Lima fueron de las mas solemnes que jamas se
conoci6 en Perd. Las Cartas Anuas han proporcionado la siguiente
descripcion de aquellos festejos:

“Acabado ya el templo, previno para su dedicacion su Excelencia
una procesion tan solemne y festiva, que no la ha visto mayor, ni
vera esta Ciudad de los Reyes: encarg6 a gremios y a caballeros
principales, el que en medio de las calles erigiesen arcos triunfales
a todo empefio y gasto: a las Religiones encomendo los altares, en
que trabajaron muchas semanas, pareciendo templos formados y
vistosamente enriquecidos con los mas exquisitos y preciosos adornos,
que atesora en su mucha grandeza y ostentacion esta ciudad. Logro
el amor el anhelo de la competencia, porque en todos hubo tanto
que admirar, que en viendo uno, parece que no habia mas que ver;
y en registrando otro de nuevo, comenzaban nuevas admiraciones.
Nada de esto es exageracion, sino referir con aprecio lo que embelesé
los ojos. De los arcos y de los altares se oian suavisimas musicas,
con que habia con que suspender a todos los sentidos: en algunos,
descendiendo Angeles por nubes, representaban al pasar la imagen
de Maria Santisima. En nuestro altar hubo una representacion, o
coloquio, entre siete nifios, todo mdusico, y saliendo todos por
tramoya a rendirle a Maria triunfante el parabién de su templo, y
al Principe las gracias por su fabrica. Las calles todas se vistieron de
preciosos tapetes y colgaduras ricas, que pendian de los balcones.
El suelo todo se regd de varias flores y se perfumo de aromas.
Levantdse una balla, que dejaba despejado el campo, por donde sin
el ahogo del infinito gentio que concurrid, pudiese pasar la procesion.
Esta se compuso de varios Santos de la devocion del sefior Conde
en hermosas andas, algunas de plata maciza. Nuestro Padre, San
Ignacio, como el que hacia el convite a los demas, iba adelante,
dejando los mejores lugares al resto de los Santos. Entre una, y otra
anda iban varias danzas de Indios, que de las provincias més cercanas
a esta ciudad trajeron ensayadas al son de varios mUsicos instrumentos.
Interpelados iban cuatro triunfales carros con las insignias de las
cuatro partes del mundo, de donde se daban alegres musicas a toda
la procesion. En el dltimo carro, que representaba a Europa, se
llevaba los ojos y la admiracion de la Ciudad, el hijo primogénito
de el Excelentisimo Sefior Conde de Lemus, asistido de su hermano
segundo y ambos iban tan aseados en sus vestidos y adorno de

236

15

16

diamantes, que cada uno parecia una estrella o cielo estrellado. Iban
a la circunferencia del carro los pages, tan de fiesta y gala, que no
podia menos que admirarle la riqueza que en sus vestidos Ilevaban.
No hubo persona que se excusase de alumbrar con cirios en las
manos, asi por el obsequio a la Virgen Santisima, como por ser
lisonja al Virrey. El bulto de esta milagrosisima Sefiora venia sobre
las andas de plata, que son de nuestro Padre S. Ignacio, y constaron
dieciséis mil y setecientos pesos; y venia aquel dia mas hermosa que
nunca (que el sol tiene también sus dias de mayor belleza y lucimiento).
Asi tomd esta Soberana Reina la posesion de su templo. Acompafian-
do a la armonia de las musicas la ternura de las lagrimas, al verla
entrar triunfante por las puertas de aquella que fue en un tiempo
tan estrecha y poco aseada capilla. En quien mas se reconocid este
tan generoso, como catolico llanto, fue en el sefior Conde, que a
sollozos de alegria celebraba el triunfo de su Sefiora.

Luego inmediatamente se sigui6 el celeberrimo [sic] octavario a su
dedicacion: todas aquellas ocho noches ardieron y se abrasaron
varias maquinas e invenciones de fuegos artificiales. El palacio y
todas sus galerias se coronaron de luces, como también las casas
arzobispales y de cabildo, y de los mas honrados vecinos de la ciudad.
En la nueva iglesia celebraron los oficios el Cabildo Eclesiastico, y
por su antigliedad las religiones todas. El primer dia predic6 un
sefior Candnigo; canto la Misa el tesorero y Comisario Juez Apostolico
del Tribunal de Cruzada; el segundo dia fue de Santo Domingo; de
San Francisco fue el tercero; el cuarto todo a San Agustin; el quinto
ocupd a los de Nuestra Sefiora de la Merced; el dia sexto celebraron
los Padres de San Juan de Dios, pero el palpito lo ocupd un gran
predicador de los nuestros; el séptimo hizo la fiesta particularmente
la Compafiia de Jesus; y el octavo y ultimo, le escogid su Excelencia
para celebrar él por si a esta sefiora, como si no fuesen suyos todos
los dias: también fue el predicador de los nuestros. La musica de
este Octavario cada dia fue nueva, y distinta, ensayada muchos meses
antes, para causar la suspension, que causd, en los animos. Publicose
Certamen Poético, a que compusieron los mayores ingenios de esta
Corte, y en premios se distribuyeron cortes de tela, salvillas de plata,
sortijas de diamantes, y otras alhajas de mucha estimacién y precio.
Y porque fuese celebrada en todos estilos y teatros esta Soberana
Reina, dispuso su Excelencia en su mismo palacio una representacion
comica, ejecutada por los pages de su casa y algunos nifios de nuestros
estudios; fue la primer obra que se vio en estos reinos de perspectivas
y musica recitativa; no se repard en gasto, porque saliese con
perfeccion; dispusose el teatro en el patio principal, que es capacisimo,
y se levantd también tablado para el auditorio, que fue numerosisimo.
Siete veces se repitid, y siempre con igual admiracion, y aplauso. La
idea se tejié de estambres alegéricos en el Arca de Noé, y en el
diluvio universal, hallando en aquella una sombra de Nuestra Sefiora
de los Desamparados, pues es el Arca en que se salvan los que a ella
se acogen”. [AHPTSI, “Letras Annuas de la Provincia de el Peru de la
Compania de JHS desde el afio de 1667 hasta el de 1674,” Pert 11, Caja
84 bis, ff. 25y ss.]

AHPTSI, “Letras Annuas de la Provincia de el Peru de la Compafiia de
JHS. Desde el afio de 1667 hasta el de 1674,” Pert 11, Caja 84 bis, ff.
37-38.

ARSI, “Letra Anua. 20 de octubre de 1690 escrita por Padre Provincial
Francisco Xavier al Reverendo Padre General Thyrso Gonzéles,” Peru 17,
ff. 129r y 129v. Citado en: Nawrot, Indigenas y Cultura Musical...,
1:83-84.



